

# الأمّة المسلمة من ذريّة إبراهيم وإسماعيل (عليهما السلام)

غسان نعمان ماهر السامرائي

الناشر

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### جميع الحقوق محفوظت

لا يجوز إعادة إنتاج أي جزء من هذا الكتاب، ولا خزنه في أي وسيلة استرجاعية ، ولا إرساله ، بأي شكل أو واسطة ، سواء أكانت إلكترونية أم ميكانيكية أم بالتصوير أم بالتسجيل أم غيرها ، بدون الموافقة المسبقة من الناشر .

### الطبعة الأولى 1442هـ / 2021م

الناشر: هاتف: بريد إلكتروني:

# المحتوى

| مقدمة                                                                                | 9          |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| القسم الأول – المنهاج والتمهيد                                                       |            |
| الفصل الأول - منهاج البحوث                                                           | 2 <i>7</i> |
| الفصل الثاني – منطلقات تمهيدية                                                       | 33         |
| القسم الثاني – دعاء إبراهيم وإسماعيل المنافية والاجتباء والتشخيص                     | (          |
| الفصل الثالث – دعاء إبراهيم وإسهاعيل عليَّهُمَّا                                     | 41         |
| الفصل الرابع – ويعلمهم الكتاب والحكمة                                                | 47         |
| الفصل الخامس -الاجتباء والشهادة على الناس                                            | 59         |
| الفصل السادس – تشخيص الأمة المسلمة                                                   | 67         |
| القسم الثالث – الرسول المبعوث فيهم                                                   |            |
| صل السابع – الرسول الشيار الفريد ومحتوى الفصل السابع – الرسول الشيالية القديم ومحتوى | 75         |
| الفصل الثامن – الرسول عَلَيْظُكُمُ التدقيق في التعبير القرآني                        | 8 1        |
| الفصل التاسع – الرسول علي الوصافه                                                    | 89         |
| الفصل العاشر – الرسول عَلَيْقَالُهُ مَكَانته في خلق الله                             | 95         |

| 107 | الفصل الحادي عشر -الرسول عَلَيْظُكُمْ والقرآن -الانفصال و الامتزاج |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 117 | الفصل الثاني عشر - المرجعية المحمدية                               |
| 125 | الفصل الثالث عشر - المرجعية النبوية                                |
| 133 | الفصل الرابع عشر -المرجعية الرسولية 1                              |
| 141 | الفصل الخامس عشر -المرجعية الرسولية 2                              |
| 149 | الفصل السادس عشر -المرجعية الرسولية 3                              |
| 159 | صلة الفصل السابع عشر – الرسول المنطقة تحكيمه وحرمة الصدعنه         |
|     | القسم الرابع - الآيات الرئيسة في الأمة المسلمة                     |
| 177 | الفصل الثامن عشر – آية التطهير                                     |
| 185 | الفصل التاسع عشر – آية الولاية                                     |
| 193 | الفصل العشرون – آية المودة                                         |
| 203 | الفصل الحادي و العشرون - آية المباهلة                              |
| 211 | الفصل الثاني والعشرون - آيات الأسباط                               |
| 217 | الفصل الثالث والعشرون – آية المنذر وا لهادي                        |
| 227 | الفصل الرابع والعشرون – آيتا أولي الأمر                            |
| 241 | الفصل الخامس والعشرون – آيات يوم الغدير                            |

### القسم الخامس - آيات أخرى في الأمة المسلمة

| 257 | الفصل السادس والعشرون - آية خير أمة أخرجت للناس                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 267 | الفصل السابع والعشرون - آيات وعلم آدم الأسهاء كلها              |
| 273 | الفصل الثامن والعشرون – آية الحسد                               |
| 281 | الفصل التاسع والعشرون - آية وكونوا مع الصادقين                  |
| 289 | صليقها<br>الفصل الثلاثون – آية الصلاة على النبي عَلَيْ قَلْكُ ا |
| 301 | الفصل الحادي والثلاثون - آية فاسألوا أهل الذكر                  |
| 311 | الفصل الثاني والثلاثون - آية يوم ندعو كل أناس بإمامهم           |
| 319 | الفصل الثالث والثلاثون - آيتا التصدق عند النجوي                 |
| 327 | الفصل الرابع والثلاثون – آية ويتلوه شاهد منه                    |
| 335 | الفصل الخامس والثلاثون –سورة الكوثر                             |
| 343 | خاتمة - التأويلات الفاسدة تدعم موقفنا                           |

#### مقدمت

أين اسم علي بن أبي طالب في القرآن؟

لماذا لم يذكر القرآن أسماء على وأهل البيت لو كانوا كما تقولون؟

لماذا لم يذكر القرآن إمامة أهل البيت لو كانت منصوصاً عليها كما تزعمون؟ لماذا يذكر القرآن تفاصيل فقهية وتاريخية ولا يذكر قضية عقائدية كرى؟

من مارس النقاش في الخلافيات الدينية كم سمع بمثل هذه الاعتراضات، والتي لا شك في أن الكثير من مطلقيها حسنو النية، بينها الكثير من غيرهم قد أجيبوا ولكنهم يعيدون نفس الإشكالات حيث أن النية ليست من أجل الحق و الحقيقة.

فمن مارس مثل هذا النقاش يجده غالباً ما يتنقل بين أُطُر التحاجج القرآنية والحديثية والتاريخية والمنطقية، إما بشكل تسجيل نقاط ليس إلا، أو بطريقة عشوائية، أو بطريقة المراوغة – تأتي بحادثة تاريخية فيطالبك بحديث شريف، فتأتيه بالحديث، فيجيبك: كلا، هات من القرآن فهو لا خلاف عليه، فتأتيه بآية قرآنية، فيعود إلى الحديث، وربها استخدم الإشكال المنطقي مع أنه غير منطقي مطلقاً.

أو تأتيه بها هو في الكتب المعتمدة عنده، فيطالبك بها في الصحاح، فتأتيه بها، فيطالبك بحصرها في كتابي البخاري ومسلم، فإذا فعلت عاد إلى المطالبة بالقرآن!



وهكذا في سلسلة لا تنتهي من المراوغة.

كان القرآن المجيد، وسيبقى، المرجعية الأولى للدين ولجميع المسلمين عموماً، ولكن بالخصوص في جميع البحوث الإسلامية. وهذا يأتي من أمرين:

الأول / عقيدة المسلمين أن القرآن هو المستند الأول والأعظم في الدين، لأنه ليس كلام بشر، بل كلام الله الموحى إلى نبيه وصفيه محمد عَلَيْظُكُمْ؟

الثاني / إيمان المسلمين أن القرآن محفوظ بحفظ الله تعالى.

من هنا جاءت أهميته العظمي فوق كل مستند ومصدر ديني.

سبب آخر يجعله المرجع الأساس والأول في النقاشات الدينية وفي الخلافيات المذهبية، وهو أنه كتاب واحد في أيدي جميع المسلمين وليس مجامع حديثية أو تاريخية كبيرة لا تتوفر إلا للقلة من أبناء الأمة، فإن توفرت لدى بعضهم فإنهم غير مختصين بها يعنى رجوعهم إلى المختصين على أية حال.

وسبب آخر، وهو أنه حتى هذه المجاميع الحديثية، فإنها هي روايات الحديث الشريف من النبي عَلَيْ اللهُ جاءت لتبين آيات القرآن إلى الناس، حيث أنها مهمته عَلِيْهِمْ الثانية – بعد بلاغ الوحي –.

### ولكن في التحاجج بالقرآن مشكلة؟

القرآن "مبين" في بعض آياته، ولكنه ليس كذلك في الكثير غيرها، ومن هذا جاءت النصوص لتفرّق بين "البلاغ" وحسب و "البلاغ المبين" أي البلاغ الذي يحتاج إلى البيان الرسولي ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ النحل: 44. هذا أولاً.

ثانياً، لأن الله تعالى يعلم أن الأمور ستسير بشكل معين ينحرف عن المرجعية الشرعية لأهل البيت على ولأنه سيسمح بهذا كسنة إلهية في الفتنة التمحيصية وأحسب النّاسُ أن يُتْرَكُوا أن يَقُولُوا آمَنّا وَهُمْ لا يُفْتنُونَ . وَلَقَدْ فَتَنّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنّ الْكَاذِينَ العنكبوت: 2-3، فإنه جعل قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنّ الْكَاذِينَ اللهُ الله المحل فيه آيات كتابه المجيد تحتوي على التأصيل المؤكد لمرجعية أهل البيت عليه بشكل فيه اختلاف في درجة وضوحه الواضح تماماً والخفي تماماً وما بين هذين.

ومن يطالع هذه الآيات المباركات، وينظر فيها، ويدقق فيها، يفهم قوله تعالى ﴿... وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ . لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ تعالى ﴿... وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ . لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ خَكِيمٍ مَحِيدٍ ﴾ فصلت: 41-42، فهو عزيز عن التغلب عليه مها كانت درجة العناد، يخلو من أي خطل أو خطأ مها حاول أعداء الدين أن يجدوا فيه، لأنه من صاحب الحكمة المطلقة، المحمود على فعاله كلها ومنها هذا الكتاب الفريد.

ولقد رويت الروايات العديدة في مقدار ما نزل من القرآن في أهل البيت على الله المساديق البيت على الله المساديق المساديق المعديث أنهم على الله المعادية المعدد مصاديقها).

من ذلك ما روي عن النبي عَلَيْقَالُهُ: ((إن القرآن أربعة أرباع: فربع فينا أهل البيت خاصة، وربع في أعدائنا، وربع حلال وحرام، وربع فرائض وأحكام)) (تفسير فرات الكوفي ص249، وعنه في شواهد التنزيل للحسكاني ج1، ص56- (تفسير فرات الكوفي ص55 و55، وقريب منه في مناقب ابن مردويه ص218.

وروي عن أمير المؤمنين المنطقية قوله: ((نزل القرآن أثلاثاً: ثلث فينا وفي عدونا، وثلث سنن و أمثال، وثلث فرائض وأحكام)) (الكافي ج2، ص627). وقريب منه عنه المنطقية أيضاً في شواهد التنزيل ج1، ص58.

ولا شك في أن هذا العدد الكبير من الآيات يتضمن أكثرية كاثرة في روايات المصاديق، بحيث أنهم على يمثلون قادة المؤمنين، وبحيث أن عدوهم إنها هو عدو الدين.

مثلاً ما روي عن تعبير ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا ﴾ من روايات:

عن النبي عَلَيْ الله على آية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا ﴾ ، إلا وعلى رأسها وأميرها))؛ أو «إلا وعلى رأسها

وقائدها» (المناقب لابن مردويه ص219-220، والمناقب للموفق الخوارزمي ص657، والمناقب للمناوي ج3، ص607، وفيض القدير للمناوي ج3، ص600، وكنز العمال ج11، ص604، وتاريخ دمشق ج42، ص262-263).

هذا وإن لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب القليلاً القدح المعلى من الآيات التي تم تشخيص نزولها، حتى روي: "ما نزل في أحد من القرآن ما نزل في علي بن أبي طالب" (تفسير الثعلبي ج2، ص279، وشواهد التنزيل للحسكاني ج1، س54). أو كها روي عن ابن عباس: "ما نزل في أحد من كتاب الله تعالى ما نزل في علي" (المناقب لابن مردويه ص217، وشواهد التنزيل ج1، ص52).

ومن الروايات ما تحدد أعداداً، كما في رواية مجاهد: "نزلت في علي لللله سبعون آية ما شركه في فضلها أحد" (الخصال للصدوق ص581، وشواهد التنزيل ج1، ص52 و60، والمناقب لابن مردويه ص217)؛ أو رواية ابن أبي ليلى: "نزلت في علي للمله ثم أنون آية صفواً في كتاب الله (عزَّ وجلَّ) ما شركه فيها أحد من هذه الأمة" (الخصال للصدوق ص592، وشواهد التنزيل ج1، ص55).

\*

جواب التساؤلات

ويبقى السؤال، وسيبقى يطرح ويكرر:

### لماذا لم يذكر القرآن إمامة أهل البيت علاميل صراحة ولا أسماءهم؟

لو قال القرآن: "علي هو الإمام"، سيقولون: "نعم، ولكن غيره إمام أيضاً"!
لو قال: "علي هو الخليفة"، سيقولون: "طبعاً، نعترف به خليفة بعد الثلاثة"!
لو جعلها أكثر تحديداً فقال: "علي هو إمام الدين بعد النبي"، سيقولون:
"نعم، أليس عمر كان يرجع إليه في الفتيا"!

وربها يقولون "هو الإمام بكل تأكيد، ولكن بعد الثلاثة قبله"!

إذاً، ليجعلها أكثر تحديداً فيقول: "علي هو الخليفة بعد النبي بلا فصل"، فسيقولون: "نعم، المقصود أنه الخليفة في أهله عَلَيْقَلْهُمَّا!

فهاذا يصنع؟ يجعلها أكثر تحديداً مع التحذير: "علي هو الخليفة بعد النبي و لا يجوز التقدم عليه"، سيقولون: "نعم، ولكنه بايع من تقدموا عليه وانتهى الأمر"!

فإن جعلها مستحيلة على الالتفاف: "علي هو الخليفة بعد النبي ولا يجوز التقدم عليه فقد حادّ الله ورسوله"، سيقولون: "ولكن خشينا الفتنة"!

وهكذا، لا توجد أي صيغة لن يتم التعامل معها بها يبطلها، حتى ولو كان تأويلاً واضح الفساد (ما يؤكده الأمثلة المختلفة لتأويلات المفسرين في هذا الكتاب).

والآن، أجيب على هذا التساؤل بها أجده واضحاً من رحمة الله تعالى بهذه الأمة، وأستدل عليه بها فعله العلهاء المخالفون من المفسرين من المحاولات المستميتة لصرف الآيات عن الطاهرين على المستميتة لصرف الآيات عن الطاهرين على المسلمة علمه الله تعالى قبل وقوعه قطعاً - هذا مع عدم التصريح بالأسهاء، كيف لو كانت الأسهاء صريحة.

ما أجده هو أن الله عز وجل لما علم أن هذه الأمة، في الأكثرية من روادها من الصحابة، ستدير ظهرها للمرجعية الشرعية بعد رسول الله المرافع أنه أنهاء على وأولاده الطاهرين على لله أنزلها صريحة في كتابه العزيز فإنه لن يكون هناك هامش ولو صغير للانحراف عنهم، وعندها ستكون هذه الأكثرية قد تركت الأمة بكفرها بالنصوص الصريحة؛ ولأنه تعالى رحيم بعباده، ولأنه أراد لهذه الأمة أن تبقى جسما واحداً – على الرغم من الاختلافات والخلافات – من أجل إيصال رسالته الخاتمة إلى الناس، فإنه عز وجل ضمّن أسهاء أوليائه الطاهرين علي في ثنايا آيات كتابه المجيد، بأشكال مختلفة من التضمين، ما يقترب بعضه من التصريح ويبتعد غيره عنه إلى الإشارة الخفية وما هو بين هذين الحدين.

ولكن لأن الله تعالى لابد وأنه يقيم حجته على خلقه جميعاً، فإن هذه الآيات المشار إليها أعلاه قد أنزلها بشكل معجز مبدع هي – والله العظيم – مما لا نظير له في

البلاغة الموصلة للحقائق، وما لا نظير له في منع التحريفات والتأويلات الفاسدة من أن تنتصر على الحق – اللهم إلا مع الذين في قلوبهم مرض فهؤلاء لا ينفع معهم القرآن كله.

تبقى نقطة مهمة بخصوص عدم التصريح بأسماء على وأولاده الطاهرين على السلام وهي نقطة التمحيص:

((أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ . وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ)) العنكبوت:2-3.

هذا وعد قاطع من الحق تبارك وتعالى أنه لا بد من الاختبار، وذلك من أجل أن تخرج النفوس دواخلها إلى أفعال وأقوال كي تحاسب عليها - بصدقها في الإيمان ودرجات هذا الإيمان أم بانطوائها على شعبة أو أكثر من شعب النفاق...

فكان هذا البيان القرآني بالتضمين دون التصريح.

\*

ولكن التلميح أقوى من التصريح أحياناً

سيجد القارئ كيف أن الله عز وجل قد ضمّن كتابه العزيز موقعية أوليائه الطاهرين عيال في العديد من الآيات المباركة، وبشكل جميل رائع معجز، ربها سيكون في بعضها أقوى من التصريح، الأمر الذي انتبه إليه

مفسروا أهل الخلاف، أو بعضهم على الأقل، ولهذا - وكما سألفت إليه في الخاتمة - جاؤوا بها لا يقبله العقل أو الذوق السليم، أحياناً بمجرد النظرة البسيطة للآيات المباركة.

وكم هو جميل غاية في الجال هذا التعاضد بين آيات القرآن وأفعال النبي عَلَيْكُ في بيانه للآيات، بأقواله وأفعاله، مستثمراً بذكائه وفراسته بحال قومه أحياناً، وبأمر الله تعالى أحياناً أخرى – وكله مما لا يخرج من التسديد الإلهي التام لنبيه وصفيه عَلَيْكُ في هذه الحادثة أو لنبيه وصفيه عَلَيْكُ في هذه الحادثة أو تنزل لتصف موقعية الإمام لليك من الشرع بها يحتاج إلى تلك مع النبي عَلَيْكُ أو تنزل لتصف موقعية الإمام لليك من الشرع بها يحتاج إلى إعلانها من النبي عَلَيْكُ أو ليدس فعله تعالى في تطهير الصفوة عَلَيْكُ في الوسط من إيات غيرهم ليستخلصهم النبي عَلَيْكُ من الآخرين، أو ليصف النبي عَلَيْكُ أن التوصف يربطه مع وصف للمصطفين من الأنبياء عليك في القرآن... وغير ذلك مما سيجده القارئ الكريم في هذا الكتاب.

وسيرى القارئ الكريم هذا الإبداع المعجز في جميع فصول هذا الكتاب، مع ملاحظة أن هذا جهد شخص واحد لا يدعي العلم، ولكنه محاولة جادة لتدبر الكتاب العزيز كما حثنا عليه تعالى.

وكيف لا ((وَاللهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ)) يوسف: 21.

هذا، وإن البيان الرسولي سيكون متنوعاً، بالقول والفعل، كما وجدناه عَلَيْ يفعل مع آية التطهير. كما وسيكون البيان الرسولي أكثر عدداً، كما وجدناه في المجاميع الحديثية والتاريخية لأهل السنة، والتي من المستحيل أن تتواطأ كلها - مع أنها مخالفة - لإبراز الدور والموقعية المتميزة لعلي وأولاده عَلَيْكُلْ.

ونقطة أخرى، أن الإشارة تعني المرور من المعوقات الحكومية والعلمائية المرتبطة بالحكام، بينها العبارة كانوا سيضعون أمامها التفسيرات الباطلة والأحاديث الكاذبة (هم لم يقصروا مع الإشارة، فها بالك لو كانت بالعبارة!)

\*

قضية أخرى: المصطلحات بين القرآن والفهم السائد

إن الباحث المدقق في المصطلحات القرآنية كما يفهم من لغته وبلاغته وطريقته الفريدة في التعبير، سيجد في الكثير من هذه المصطلحات فرقاً صغيراً أو كبير بينها قرآنياً وبين الفهم السائد في الأمة. ويصل الفارق في بعضها إلى درجة الاختلاف التام بين المعنى الذي يفهم من الآية أو مجموع الآيات، سواء التي في سياق واحد أو التي تعضد بعضها بعضاً في ثنايا القرآن المختلفة، وبين السائد.

من هذه المصطلحات مصطلح "الذين آمنوا" الذي يرد كثيراً، والذي نجد أن الفهم السائد فيه، وهو أنه يعني "المؤمنين"، فهم خطأ، وذلك لوجود مصطلح "المؤمنون" الذي يرد في القرآن كثيراً أيضاً، والقرآن لا يستخدم مصطلحين لنفس

المعنى تماماً؛ أيضاً لوجود الدليل على أن "الذين آمنوا" تعني "المسلمين جميعاً على اختلاف درجات إيهانهم أو عدمه".

ومن هذه المصطلحات مصطلح "الأمة المسلمة" الذي يرد في آيات دعاء إبراهيم وإسهاعيل عندما كانا يرفعان القواعد من البيت الحرام. فإنك لو سألت عامة الناس، بل لو سألت الغالبية العظمى من العلهاء، عن المقصود من هذه "الأمة المسلمة" لأجابوك: الأمة الإسلامية أو المسلمون. وهذا هو موضوع الكتاب.

\*

الكتاب: الآيات المتعلقة بمصطلح "الأمة المسلمة"

إن آيات دعاء إبراهيم وإسماعيل المنطقة المسلمة "بمواصفات محددة، كما يتضمن رجلاً يبعثه الله تعالى من ضمن تلك "الأمة المسلمة" ليكون المنطكق لها والمُطلِق لها بعد تعليمها وتزكيتها، وهو الرسول عَلَيْقَالُهُ:

﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ. رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَتُب عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ. وَيُنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ وَسُولا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَتُب عَلَيْهِمْ النِّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهِ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ اللَّهِ وَالْمِنْ الْمُعْرَادُ وَالْمُعْرُونَ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ وَالْمَالُونَ وَالْمُعُمُ الْمُعَلِيمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْرِيرُ الْمُعْرِيرُ اللَّهُ وَيُونِيرُ اللَّهُ وَيُونِيرُ اللَّهُ وَيُعْرِقُونَا اللَّهُ وَلَيْكُونِيمُ الْمُعْلَقُونَا اللَّهُ وَلَيْكُونِيمُ اللَّهُ وَلَيْكُونَا اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَا مُنْ اللَّهُ وَلَوْلَا مَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَلَيْكُونُونَا اللَّهُ وَلَوْلُونَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا لَكُونَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْكُونُ اللَّهُ وَلَٰ اللَّهُ وَالْمُونَا اللَّهُ وَلَا لَا لَعَلْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالُونَا اللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَالْمُ لَالْمُ لَالْعَلِيمُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَالْمُ وَالْمُعُمُ اللَّهُ وَلِيْعُلُولُونَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَا لَالْمُ لَالْمُ لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَالْمُؤْلِقُولُونُ اللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّالِمُ لَا لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَا لَا لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَا لَاللَّهُ لَاللَّهُ لَلْمُلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَا لَاللَّهُ لَاللَّلُولُولِللْمُ لَلْمُلْلِمُ لَلْمُ لَلْمُولِلِلْمُ لَلْمُلْمُ لَاللَّهُ لِلْمُ لَلْمُ لَاللَّهُ لَلْمُ لَا لَا لَاللَّهُ لَاللَّه

وبالتالي فإن الكتاب سينقسم إلى عدة أقسام، ليغطي "بعض" آيات الرسول المبعوث في تلك الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسهاعيل المبينة ويغطي "بعض" آيات الأمة المسلمة هذه، والتي ستنقسم بدورها إلى قسمين: الآيات المعروفة بشكل مستفيض سواء في المؤلفات أو في التحاجج المذهبي، والآيات التي لا ترد كثيراً إما لخفاء تعلقها بالأمة المسلمة أو حتى لجهل الناس بها نتيجة خفاء علاقتها كها نتيجة لعدم الاستناد إليها في التحاجج المذهبي هذا.

\*

ماذا عن الآيات التي لم أتعرض إليها؟

أما الآيات التي لم أخترها كجزء من هذه البحوث فهي مما لا يستفاد منه الدلالة القاطعة على موقعية الأمة المسلمة من ذرية ابراهيم وإساعيل عليه كأئمة وشهود على الناس (وهو ما أثبتناه في القسم الثاني الذي يفصّل في ذلك الدعاء المبارك وغيرها من آيات متعلقة به).

مثال ذلك الآية المباركة ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَّا يَسْتَوُونَ ﴾ السجدة: 18، والتي رويت الروايات أنها نزلت في الإمام علي التلسُّ، وذلك لأن كون المرء مؤمناً حقاً لا تعني أن له مقام الإمامة في الناس، لأن هناك الكثير من المؤمنين حقاً.

مثال آخر ﴿ وَكُفَّى اللهُ المُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ ﴾ الأحزاب: 25، والتي روي فيها أنها نزلت في علي الله الكن أولاً تحدثت بعض الروايات عن أن الله تعالى بعث ريحاً شديدة مما جعل الكافرين في حالة صعبة، وثانياً لأن القراءة التفسيرية التي نسبت لابن مسعود "وكفى الله المؤمنين القتال بعلي بن أبي طالب" بعد أن قتل بطل الأحزاب عمرو بن عبد ود، إنها هي قراءة معينة تضيف إلى الآية ما ليس فيها، فتبقى تفسيرية، وأهم من ذلك أن تلك الفضيلة العلوية الفريدة لا تصلح دليلاً على إمامته، أي في الذي يبحثه هذا الكتاب.

أو حتى سورة الإنسان، أو سورة همل أتى الإنسان: 1، التي أتفقت الروايات عند سائر المسلمين أنها نزلت في علي وفاطمة والحسن والحسين المسلمين أنها نزلت في علي وفاطمة والحسن والحسين المناء الحليلة خادمتهم فَضَة على شفاء الحسنين عليه المرض ثم ما أن همتوا بتناول أقراص الخبز وهي طعام الإفطار إلا ويأتي مسكين في اليوم الأول ويتيم في اليوم الثاني وأسير في اليوم الثالث ليؤثروا كلاً منهم على أنفسهم، حتى وصلوا إلى حالة الضعف الشديد في اليوم الثالث فنزلت السورة بعظمة هؤلاء الصفوة من آل محمد الشيالي وذلك لأن هذا الفعل الفريد – على عظمته في العبادة والإيثار والصبر – لا يدل بالقطع على الإمامة على الناس، وإن كان من شر وطها الشخصية مثل هذه الصفات السامية.

أخيراً: تناول جديد

إن هذا الكتاب يقدم تناولاً جديداً للآيات التي لم يزل البحث فيها، ابتداءً أو نقاشاً، لإثبات أو نقض إمامة أهل البيت على وهذا الجديد من جانبين ربما لا يجدهما المتتبع في العديد من التفاسير المعتمدة:

الثاني / ربط الآية أو الآيات بآيات الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم المنتج عنها من منازل لأفراد هذه الأمة المسلمة.

عسى أن أكون قد وفقت لتقديم ما يضيف إلى هذه البحوث المهمة التي تتعلق بالقيادة الشرعية للبشرية، وكتحصيل حاصل القيام بجزء بسيط من الواجب تجاه ثقل الرسول المنافي الأكبر – القرآن المجيد، والذي يعلم الجميع أنه يشكو الهجران في عالم المسلمين.

#### ملاحظة:

هذه بحوث قرآنية، والتعرض للروايات الحديثية يأتي في سياق منهاج البحوث ومنطلقاتها، أي في تدبر القرآن في لغته وتعبيراته، وفي إطار العقل الذي ينظر في الآيات كها الذي يحاكم الآراء المخالفة لما نذهب إليه، وعند ذكر التفسيرات الأخرى التي جاء بها بعض المفسرين والتي استندت إلى روايات نسبت للحديث الشريف أو نسبت إلى آراء بعض الصحابة أو التابعين أو العلماء، وعليه فإن الذي يريد الروايات الحديثية في هذه الآيات المباركة عليه أن يطلبها من الكتب الكثيرة المؤلفة في هذه المجالات، من العلماء الأجلاء أو الباحثين (ولقد ذكرت الكثير منها في بعض الآيات المهمة في كتابي "العودة إلى الأصل – إلى آل محمد" عند الاستدلال بالقرآن الكريم في موضوع الإمامة).

مع ذلك، قمت بإيراد مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، للآية المعينة في آخر الفصل التي يبحثها، من أجل عدم التأثير على المنهاج القرآني للبحوث في الفصول المتعددة.

أما التفسير نفسه، فإن الحصول على مصدره من أيسر ما يكون، إذ ما على الباحث أو المطالع إلا الذهاب إلى ذلك التفسير، إلى السورة المباركة، والآية أو الآيات التي يبحثها الفصل.

على أن غالبية التفاسير تعتمد على تفسير "جامع البيان في تفسير القرآن" لمحمد بن جرير أبي جعفر الطبري، أحياناً باستخدام نص ما قاله الطبري حرفياً (دون الإشارة إليه)!

وعندما أذكر أقوالاً لمفسرين آخرين، كالثعلبي أو السعدي أو النسفي أو ابن كثير، فإني أذكره.

أما عندما أذكر "خلاصة الأقوال" من أجل عرضها على الآية كي ننظر هل أنها تناسبها أم لا، فإني إنها أذكر المختصر من الأقوال المعروضة، وغالباً ما هي في تفسير الطبري، الذي هو الأوسع.

### مربنا واجعلنا مسلمين لكومن ذمريتنا أمةمسلمة لكوأمرنا مناسكنا وتبعلينا إنك أنت التواب الرحيم

## القسم الأول

# المنهاج والتمهيد

ربنا وابعث فيه مرسولاً منهم يتلوعليه مآياتك ويعلمه مدالكتاب واكحكمة ويزكيه مإنك أنت العزبز اكحكيم

### الفصل الأول منهاج البحوث

إن المنهاج المعتمد في هذه البحوث يقوم على أربعة جوانب:

### الجانب الأول/ القرآن الكريم

(وهو عمدة البحوث.)

لماذا القرآن الكريم؟

أولاً يسلّم جميع المسلمين أن القرآن الكريم هو الأصل الأول والأكبر والأهم والمرجع الأول عند المسلمين في كافة البحوث التي تتعلق بالدين. ثم إن اعتهاد طريقة تدبر القرآن هو مما نجده في القرآن الكريم كأصل في التنزيل كها نجد فيه الحث الشديد. القرآن يقول ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ النحل: 44، ويقول ﴿كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَبَرُوا آياتِهِ وَلَيَتَدَكَّرَ أُولُو الانْبَابِ ﴾ ص: 29 - ليدّبروا لام الأمر أي دعهم يتدبرون، قبل لهم يقوموا بالتدبر، أو أنزلناه للتعليل أي أنزلناه ليتدبروا الآيات. ثم هناك حث شديد

فيه نوع من التقريع في حالة الفشل، في حالة عدم التدبر ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَاهُما ﴾ محمد:24. لهذا فإن عملية التدبر ستكون من أخص لوازم الاهتمام بالقرآن فتعتمدها هذه البحوث.

ثم أن هناك اتجاهاً متصاعداً في تقديم القرآن كأصل في النظر، ولكن من منطلقين مختلفين:

منطلق إيجابي، وهو فعلاً يريد أن يضع القرآن في موضعه الحقيقي لا أن يصبح تابعاً لغيره – يصبح القرآن هو الذي تعرض عليه المرجعيات الأخرى؛

منطلق سلبي، يلغي السنة النبوية تماماً، والذي نجد أن البعض من ذلك فيه شبهة والبعض الآخر فيه ما هو مشبوه. هذا هو الجانب الأول.

\*

### الجانب الثاني/ إطار العقل

1/ نحن أصلاً في أصل النظر، أصل النظر في القرآن، نعتمد العقل. فعندما نتحدث به مع بعضنا لولا العقل لما كان هناك متسع أو مجال ولكان يمكن اعتاد أي كلام في هذا المجال أو في غيره مطلقاً. فأصل النظر هو العقل.

2/ إن النظر في القرآن يحتاج إلى العقل، يحتاج إلى النظر في تفاصيله كما سنبيّن من مرجعيات النظر فيه. هذا إضافة إلى أننا عندما ننظر في آية من القرآن لا بد أن ننظر في ما قيل في تفاسير هذه الآية أو فيما نجده عند التدبر في أكثر من وجه لها. فإذا ما عرضنا المرويات عليها سنجد تناقضاً أو تضارباً أو تساقطاً، لذلك سنحتاج إلى العقل للنظر فيها. وهذه مسألة قام ويقوم بها الناس في البحوث المختلفة.

2/ ثم نحتاج إلى العقل عند النظر في خلفيات المتلقي وردود فعله، كما سنبيّن في الجانب الرابع، لأنه صحيح أن المنطقي المنصف هو "أنظر إلى ما قيل لا من قال"، لكن على أرض الواقع، نعم، القائل خلفياته وردود فعله للماضي والحاضر لها مدخلية كبيرة في ما خرج منه، من العلماء أو المتحاورين علمياً الذين نظر في كلامهم.

4/ بعد ذلك، العقل هو المرجعية التي لا بد منها للجمع بين كل هذه الأدلة والقرائن والإشارات واللطائف وإلا لا يمكن أن نخرج بنتيجة في النظر المنفصل لهذا أو لذاك، بل سنصل فقط إلى عرض هذه الأدلة دون نتيجة؛ لا بد من الجمع لنصل إلى نتيجة ولو على سبيل الاحتمال الأقوى ثم الأقل ثم الأقل.

### الجانب الثالث/ الماضي والحاضر

(أي الإحاطة بالواقع التاريخي والواقع المعاصر.)

ذلك أنه أولاً هذه طريقة نتعلمها من القرآن الكريم — القرآن الكريم ملي وقصص الماضي؛ لماذا؟ لأن قصص الماضي ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَ صِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي بقصص الماضي ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَ صِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي بقصص الماضي ﴿ الْلَبْابِ ﴾ يوسف: 111، والدين لا يتعظون من الماضي سيكررون أخطاءه في سلسلة لا نهاية لها، وهو الحاصل على أرض الواقع. ثم إن القرآن الكريم يقول لنا على المستوى المشخصي ثم على مستوى المجموع أنه عندما يعرض هذا يقول ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ المُجْرِمِين ﴾ الأنعام: 55 لكي لا نقع فيها، لأننا في النتيجة نريد الآخرة، وهي الحصاد لزرعي في الدنيا، فمن الضروري أن أعلم في أي سبيل أسير كي أصل إلى الآخرة بسلام.

وعندما نتدبر القرآن نجد أن هناك آيات واضحة تتحدث عن الأحداث التي كانت تجري في ذلك العهد، العهد النبوي، عهد التنزيل. فبالتالي كيف أعرف أو أستطيع أن أقول وأقنع نفسي كيف أتحرك في الاحتمالات الأكبر لتفسير الآية لولا أن يكون عندي معرفة بها جرى في الماضي؟

وبعدما وضعنا الإطار، من المهم أيضاً أن نكتشف علاقة المواقف في الحاضر، سواء في الفعل أو في ردة الفعل، علاقتها بالماضي، لأن هذا يتصل بترسيخ التنشئة والتعليم، إضافة إلى الاستعداد الشخصي أو غياب الاستعداد العقلي والنفسي.

\*

### الجانب الرابع / الجانب النفسي

وهو أن هذه البحوث تتضمن أضواء على الجانب النفسي، لأنه من القرآن الكريم ومن الحديث الشريف ومن استقراء الواقع التاريخي والحاضر إلى ما نتلمسه يومياً، نجد أن للنفس اليد الأعلى على العقل، ولذلك نجد أن القرآن لا يقول: 70، وأكثرهم للحق لا يفهمون، بل يقول ﴿وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونُ المؤمنون: 70، الكره قضية نفسية، لماذا؟ هذه مسألة ثانية.

النفس لها مدخلية كبيرة جداً، والدليل هو أن غالبية الجهود في البحوث المقارنة والنقاشات تنتهي إلى لا شيء مع الأسف؛ لماذا؟ لأن النفس هي الأميرة على الجسد، كما ورد في الأثر ((وَكَمْ مِنْ عَقْلِ أُسيرٍ تَحْتَ هوى أَمِير)) (نهج البلاغة: الحكمة 211)، الهوى هو الذي له السطوة على العقل. (وهذا أيضاً ما

تذكره البحوث الطبية في المراحل الخمس في تلقي الأخبار الصادمة بمرض خطير عند الإنسان، وفي حالتنا المعلومات الصادمة لما نشأ عليه الفرد، مما يفصل بشكل أفضل ويعطي جانب التفهم لموقف الآخر.)

هذا منهاج البحوث والحمد لله رب العالمين.

# الفصل الثاني منطلقات البحوث

تنطلق هذه البحوث من الآتي:

المنطلق الأول: منهاج التدبر القرآني

المنطلق الثاني: مرجعية السنة النبوية

المنطلق الثالث: إلتزام المسلم بالبيان الرسولي

المنطلق الرابع: موقف العلماء المخالفين

\*

### المنطلق الأول: منهاج التدبر القرآني

للتدبر القرآني أدوات، والأدوات التي يعتمدها هي:

1/ اللغة – لغة القرآن في قواعد اللغة العربية (التي لا تخالفها إلا لضرورة بلاغية فريدة)؛ وفي بلاغة القرآن (الذي يستخدم أنواع البيان الأدبي كما عرفه العرب في نثرهم وشعرهم) – لأن هذه هي مادة النص الأصلي.

2/ مرجعية القرآن نفسه: نحن نعلم أن هناك المحكم والمتشابه، فمرجعية القرآن في المحكمات شيء وفي المتشابه شيء آخر، ما يعطي العام والخاص والمطلق والمقيد.. إلخ من الأقسام.

3/ مرجعية المُصطَفَين الـذين عندهم العلـم الصحيح للقـرآن، وهـؤلاء
 ينقسمون في أدوات تدبرنا إلى قسمين:

الأول - مرجعية الرسول عَلَيْكُ في صفته الرسولية وفي صفته النبوية، وحتى في صفته البشرية، كما هو مفصل في القرآن أو مما نستطيع أن نجعله في هذه الأقسام الثلاثة.

الثاني - مرجعية خلفاء الرسول عَلَيْقَالُهُ الذين يستمدون شرعيتهم من النص القرآني ومن الرسول عَلَيْقَالُهُ أُ.

فهناك تراتبية - مرجعية اللغة هي التي نفهم منها القرآن، مرجعية القرآن تعطيان تعطي مرجعية الرسول المسول المس

4/ مرجعية العلماء، والتي نجد تأصيلها في بعض آيات القرآن المجيد، كما نجدها في الحديث الشريف.

5/ مرجعية العقل، التي أشرنا إليها في منهاج البحوث، لأن مرجعية العقل أولاً لها التأصيل في القرآن، يعني عندما يأمر بالتدبر وعندما يتكلم عن أولي الألباب هي كلها إشارة للموقعية الكبيرة جداً للعقل، وهذه المرجعية نجدها أيضاً في الحديث الشريف، الأهمية الكبيرة للعقل كها ورد عن رسول الله عَلَيْقَالُهُ وعن خلفائه.

6/ الأداة السادسة في التدبر القرآني أسميها إطار المنهج الصحيح. وهذا المنهج الصحيح:

أولاً، في التدبر وهو في النظر وجمع المعلومات كيف يكون، لا بد أن يكون هناك منهج، ولا تكون القضية عشوائية، كيف أجمع المعلومات وأنا أنظر في هذه الآية وفي تلك الآية، في سؤال العلماء ماذا قالوا في هذه الآية، وماذا قالوا عن تلك؛ ثم في التفكر والبحث، ما نقوم به نحن، لأن القرآن أوسع من أن يمكن تحجيمه في قول عالم أو في قول ألف عالم فهو دائم العطاء.

ثانياً، هناك ما أسميه "لا عناد"، أنه مع العناد المضاد لما أثبته البحث نسأل لماذا البحث إذاً؟ لماذا نضيع وقتنا إذاً؟ فيجب أن يكون هذا أيضاً معتمداً عند الإنسان الباحث والمتلقي.

7/ إطار التقوى، فبدون التقوى تتغلب النفس، يتغلب هوى النفس يتغلب، وكل ما قلناه عن هذه المرجعيات: اللغة، البلاغة، حديث رسول الله وآله، كل ذلك يذهب هباءً، يأتي الهوى فيطيح به مرة واحدة دون معيار.

\*

### المنطلق الثاني: مرجعية السنة النبوية

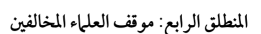
وذلك من خلال البيان الرسولي في القرآن. فإن الله تعالى يقول ﴿ وَٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ مَن خلال البيان الرسولي في القرآن. فإن الله تعالى يقول ﴿ وَٱنْزَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ النحل: 44، إنا أنزلنا إليك القرآن لكي تبين لهم أنت، فهذا ما أسميه هنا البيان الرسولي للقرآن. فإنه لا يجوز شرعاً لمن يؤمن بالقرآن أن يضرب الحديث الشريف تحت أية ذريعة.

نعم، ما حصل للحديث الشريف في العصر - الأول كان كارثة أدّت إلى ما وصلت إليه من تضارب وتناقض في الروايات، ولكن إذا أهملنا الحديث الشريف فإننا نكون قد أعنّا تلك الكارثة على أن تنتج ما هو أشد وأشد على الدمار. بل نقف بوجهها لنقول: لا، الحديث الشريف هو المبين للنص، نعم سنتعب لأنه لم يتم التدوين، وهذا موضوع آخر، لكن هذا الذي يهمنا الآن أن هذه المرجعية لا يمكن شرعاً إهمالها.

### المنطلق الثالث: إلتزام المسلم بالبيان الرسولي.

عندما سنأتي إلى بحوث الأمة المسلمة نأتي إلى التفاصيل، الآية الفلانية، الآية الفلانية، الآية الفلانية، القرآن يقول كذا، العقل يقول كذا، نجمعها، ماذا قال الرسول الله على وهو المنزل عليه هذه الآية؟ أن تهملها يعني أن تهمل القرآن الذي أمر برسول الله على ولا يمكن التلاعب بهذا المبدأ، إما أن تأخذه وإما أن تكون ممن يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض.

سنأي في هذه التفاصيل إلى أن هذه القضية قضية إيانية، فالله تعالى عندما يقول ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ يَقَول ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾ النساء: 55 فهذه آية من أهم الآيات لأنها تتعلق ليس بمرجعية التحاكم فقط بل بكيفية التعامل مع حكم هذه المرجعية الرسولية، كيف أتعامل معه في داخل كيف أتعامل معه في داخل نفسي وهذا هو المؤشر إلى الإيهان. لذلك قال تعالى ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَلا يَعْمِلُ مِن آيات طاعة يمكن للمسلم أن يبتعد عن ذلك خصوصاً مع ما سنعرضه أيضاً من آيات طاعة الرسول عَلَيْتُ اللهِ الإيهان درجاتها.



نسأل مع وجود هذه الأدلة الواضحة: لماذا يا ترى يخالف عالم وهو يؤمن بأن هذا صحيح؟ لماذا يخالف بشكل قاطع بينها هو يجد أنه - على الأقبل - ربا يكون صحيحاً؟ يكون هذا العالم من القدماء الذين أخرجوا حديث البيان الرسولي، أخرج حديث التفسير الرسولي لهذه الآيات التي أُنزلت عليه، ثم لماذا يهمله؟ لماذا يخالفه إلى فهم آخر بعيد عن ذلك؟ نسأل هذا. هذا انحراف، و لا يجوز أن نخدع أنفسنا بأن كل عالم هو بالضرورة متدين أو ورع، كما لا يمكن أن نقول أن كل عالم هو على نفس الدرجة من العلم والفهم، لا يجوز ذلك. إننا، عند التدقيق والفحص، سنجد حقيقة في هذا التاريخ وهي وجود وتفشي الكتهان والتدليس والكذب والكيل ليس بمكيالين، بل بخمسين مكيالاً! لأنه كما قلنا، وسنظل نقول: إنه هوى النفس، وإلا فإن النظر العقلي المجرد واضح. وهذا ما له من علاقة مباشرة يم جعبة القرآن والسنة.

## مربنا واجعلنا مسلمين لكومن ذمريتنا أمةمسلمة لكوأمرنا مناسكنا وتبعلينا إنك أنت التواب الرحيم

## القسم الثاني

# دعاء إبراهيم وإسماعيل<sup>(ع)</sup> والاجتباء والتشخيص

ربنا وابعث فيه مرسولاً منهم يتلوعليه مآياتك ويعلمه مدالكتاب والحكمة ويزكيه مإنك أنت العزبز الحكيم

#### الفصل الثالث

## دعاء إبراهيم وإسماعيل

هذا الفصل أول الفصول التي ننطلق منها إلى آيات الأمة المسلمة، حيث نتناول مفردة "الأمة المسلمة" في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه النصل إلى فهم معناها، والذي لا بد منه كخطوة أولى في طريق البحث في آيات قرآنية تتعلق بها.

#### الآيات

نقرأ الآيات ومنها نتكلم في المعنى:

﴿ وَإِذْ يَرُفْعُ إِبِراهِيمِ الْقُواعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَاسماعيل رَبَّنَا تَقْبُلُ مِنَّا أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ . رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنَ لُكَ وَمِنْ دُرِيَّتِنَا أُمَّنَ مُسْلِمَنَ لُكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتَبَ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْتَوَّابُ الرَّحِيمُ . رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتَلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابُ وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتَلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابُ وَالْعَرَابُ وَالْعَرَابُ الْكَتَابُ فِي الْدُنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْاجْرِةِ وَالْحَرَابُ مَنْ سَفِهُ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفْيَنَاهُ فِي الْدُنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْاجْرِةِ لَمِنَ الْمَالِحِينَ . وَوَصَّى الْمِنَ الْصَالِحِينَ . إذ قالَ لَهُ رَبُّهُ أُسْلِمْ قالَ أَسْلَمْتُ لِرَبُ الْعَالُمِينَ . وَوَصَّى بِهَا إِبِراهِيم بُنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي إِنَّ اللّهَ اصْطَفَى لُكُمُ اللّهُ يَلُ فَلا لَهُ وَلَقْدِ الْمَالِمِي إِنَّ اللّهُ اصْطَفَى لُكُمُ اللّهُ يَنْ اللّهُ اصْطَفَى لُكُمُ اللّهُ يَنْ قالا تَمُوتَنَ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ الْبَلِي إِنَّ اللّهُ اصْطَفَى لُكُمُ اللّهُ يَنْ قالا تَمُوتَنَ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ الْمَالِمُ الْبَيْ وَاللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُونِ الْمُالِمِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي إِنَّ اللّهُ اصْطَفَى لُكُمُ اللّهُ يَلْ وَانْتُمْ مُسْلِمُونَ الْمُ الْبُولُ وَاللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُ الْمُنْ الْمُ

هذه الآيات من سورة البقرة وموضع الكلام هو الآية 129:

﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾.

#### المعنى من الآيات

آية ملفتة للنظر، لأن إبراهيم المالية هنا هو في بناء الكعبة وكان قد مرّ بمراحل كثيرة، مرّ وهو فتى يقال له إبراهيم وماذا فعل بالأصنام وخرج من هناك، وفي العراق رجع ثم لم يمكث مدة مع زوجته ابنة عمه التي لم تنجب له أولاً، ثم تزوج من هاجر وأخذها إلى مكة إلى الحجاز وولد إساعيل الملية هناك وتركهما ورجع وعاد، وفي العراق حاج إبراهيم في ربه ذلك الطاغية... مراحل متعددة، ثم يأتي بعد ذلك بناء البيت العتيق مع إساعيل الملية أي أن إسماعيل الملية صار فتى أو شاباً أو حتى رجلاً.

هذه المراحل وإبراهيم المُلك هو يمثل الإسلام، الإسلام لوجه الله، كيف يأتي بعد هذه المراحل كلها ليدعو مع ابنه إسماعيل ﴿وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾؟

إذاً، هنا يطلبان من الله تعالى أن ينالا المستوى الأعلى في الإسلام.

وهذا هو الإسلام بمعناه الأصلي في اللغة، وحتى في المصطلح القرآني الذي غالباً ما نذهل عنه فنقول أن الإسلام هنا هو الدين الإسلامي. نعم، في القرآن الإسلام هو الدين الإسلامي في بعض، ولكن المعنى الأكمل وفي آيات كثيرة معنى

الإسلام أي التسليم لله تعالى فيما أمر ونهى؛ وهذا هو الطريق إلى العروج في آفاق أعلى للقرب من الله تعالى وحب الله تعالى.

فهنا عندما يدعوان عليه في وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ لَالله لا يمكن أنها يدعوان بشيء هو موجود عندهما؛ إذاً هما عندهما الإسلام في درجات عالية ولكنهم عليه عليه عليه عليه عليه يدعوان إلى المستوى الأعلى.

ونجد الجار والمجرور ﴿لَكَ ﴾ في الاثنتين ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ وهناك في ﴿ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ تسليم لك وحدك لا شريك لك.

#### المعنى السائد عند المسلمين

الكثير يذهبون إلى أن "الأمة المسلمة" هي الأمة الإسلامية، أي جميع أمة لا إلى الله محمد رسول الله من المسلمين على اختلاف أعراقهم ومذاهبهم ومشاربهم. ولكن هذا لا يمكن أن يكون، لأن هذه الأمة المسلمة المقصودة في آية

دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه هي من الذرية، من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المن المنه التي فيها من ذرية إبراهيم وبالتالي لا يمكن أن تكون الأمة الإسلامية التي فيها من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المن غيرهما.

وبالتالي هذه الأمة المسلمة المقصود فيها:

هي جماعة من تلك الذرية كبرت أو صغرت، الآن ليس في التشخيص الدقيق ولكن في التشخيص أنها بالتأكيد من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليم المنافية المنا

فلا يمكن أن تكون الأمة الإسلامية لأن فيها من الذرية ومن غير الذرية.

## تسمية الذرية من لدن إبراهيم للسلط وحتى نزول القرآن

إذا ذهبنا إلى سورة الحج الآية 78، الله تعالى يخاطب فيقول:

﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ مَنْ حَرِّجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم هُوَ سَبَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَـذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَوْ لاكُمْ فَنِعْمَ المُوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾.

موضع الشاهد هنا ما في عبارت الآية المباركة والتي تربط زمان النزول بزمان إبراهيم الملكان : - هُوَ اجْتَبَاكُمْ اصطفاكم، هِمِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم ، إذاً أيضاً يخاطب من هم ذرية إبراهيم الملك حصراً،

- ﴿ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ في تلك الآية، آية ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ هذه الأمة المسلمة من الذرية هي التي هناك في آية الحج ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم هُوَ سَمَّاكُمُ المُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾، من قبل ماذا؟

سمّاكم إبراهيم الملك من قبل، قبل آلاف السنين عندما يرفع القواعد من البيت، أي يبني البيت العتيق مع ولده إسهاعيل الملك .

﴿ وَفِي هَذَا ﴾ أي في القرآن: هذا الكلام هنا بعد نزول القرآن.

فهذه تعضد تلك وتؤكد على أن معنى الأمة المسلمة هي جماعة مخصوصة من الناس من ذرية إسحق المسلمة المست من الناس من ذرية إسحاقي وإنها من الفرع الإسماعيلي.

وهذه هي في الدعاء، واستجاب الله الدعاء لأنه هنا يقول هُو اجْتَبَاكُمْ »: فإذاً جعل هذه الأمة واصطفاها؛

وسنجد في الآيات الأخرى من دعاء إبراهيم ما هو هذا الاصطفاء ونتائج ذلك ما هي.

#### الخلاصة

أن الأمة المسلمة (في الآيات) التي من ذرية إبراهيم وإسماعيل الديمكن أن تكون جميع الأمة الإسلامية، بل لا بد أنها جماعة صغيرة منها، وهو معنى نجد استخدامه في لغة العرب كما في القرآن الكريم، في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِمُ امْرَ أَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا وَكَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِمِ القصص: 23، وهي واضحة قالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّىٰ يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾ القصص: 23، وهي واضحة في أن "الأمة من الناس" التي كانت عند مورد الماء لا بد وأنها مجموعة صغيرة من الأشخاص.

## الفصل الرابع ويعلمهم الكتاب والحكمة

إننا نجد دعاء إبراهيم وإسماعيل المنتسل في مجموعة آيات فيها هذه الآية المباركة، نقرؤها ثم نقرأ ثلاث آيات مشابهة لها، مشابهة جداً، ولكنها غير متطابقة.

#### الآيات

يجمع هذه الآيات الثلاث جامع وتختلف عن هذه الآية، آية إبراهيم والمساعيل عليه الآية المساعيل عليه المساعيل على المسا

فقد قرأنا في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه في سورة البقرة الآية 129:

﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِمَةُ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾.

هناك ثلاث آيات أخريات مشابهة -

﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آَيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ مُ اللَّهُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة: 151 ؛

﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ آل عمران:164؛

تشبهها أيضاً ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الامِّيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ الجمعة: 2.

هذه الآيات المباركات الأربع، آية دعوة إبراهيم وإسماعيل عليه أنه الآيات الثلاث المشامة.

#### التدقيق في الآيات المباركة

لتوضيح الدقة القرآنية هنا ما يتعلق بموضوع الأمة المسلمة سأفصّل الآن كل آية إلى أقسامها الثلاث ثم أضع هذه الأقسام الثلاث كلاً مع بعض لكي يتبين الفرق.

فالآية 129 من سورة البقرة التي فيها دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم

﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ﴾

ثم يأتي بعد ذلك ﴿إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾؛

ثم الآية 151 من سورة البقرة ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آياتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾؛

وآية آل عمران 164 ﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِيهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغَيْهِمْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِينِهِ،

ثم تأتي أخيراً الآية 2 من سورة الجمعة ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الامِّيِّينَ رَسُولا مِنْ قَبْلُ لَفِي مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾.

#### المقارنة بين أقسام الآيات المباركة

هنا كي يتوضح الفرق بين كل قسم من هذه الأقسام الثلاثة في كل من الآيات سنضعها مع بعض:

فالقسم الأول في أربع آيات

﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ مقابل - --

﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ ﴾

و ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾

## و ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الامِّيِّينَ رَسُولا مِنْهُمْ ﴾

الفارق بين آية دعاء إبراهيم وإسماعيل على والآيات الباقية هو:

دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة من ذرية موجه محصص في الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة من ذرية

أما هذه الثلاث فواحدة منها ﴿كَهَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ ﴾ يتكلم مع الأمة الإسلامية كلها، مع كل المسلمين؛

وآية آل عمران ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولا مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ تتحدث مع المؤمنين من المسلمين (لأننا نعلم أن المسلمين فيهم المؤمنون وفيهم المنافقون والذين في قلوبهم مرض والذين في قلوبهم زيغ، كما نعلم أنه ﴿ قُل لَمٌ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ الحجرات: 14، إذاً هنا الآية 164 من آل عمران تتحدث مع المؤمنين في المسلمين)؛

وأخيراً آية الجمعة هُو اللّذي بَعَث في الامّيّين رَسُولاً مِنْهُمْ تتحدث مع الأمّيّين، وهم أكل مكة أو أهل مكة والمدينة أهل الحجاز عموماً أو الجزيرة العربية، وهذا الرأي ليس جديداً من المفسرين (ولكن البعض يذهب إلى الرأي الآخر بأن الأمّيّين هم الذين لا يعرفون القراءة والكتابة، وهو رأي باطل بدليل أنه عَلَيْقَالُهُ الرسول النبي الأمي ونحن لا نعتقد أن رسول الله عَلَيْقَالُهُ كان لا يقرأ ولا يكتب

ولكن لم يكن يهارس ذلك من أجل إحاطته من الله تعالى بجميع ما يرد الافتراءات والشبهات عليه ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لارْتَابَ والشبهات عليه ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لارْتَابَ المُبطِلُونَ ﴾ العنكبوت: 48، حتى لا يقولون أنك أنت كنت تكتب)، ولكن "أمّي" من الأمّيّن (وهذا يمكن التعرف عليه في آيات أخرى في القرآن أنهم أهل مكة أو الحجاز عموماً، وربها الجزيرة العربية أو العرب عموماً عندما نزل الكتاب المبين).

فإذاً الآيات الثلاث تستوعب الأمة الإسلامية كما تستوعب المؤمنين فيها وأيضاً المسلمين الذين نزل فيهم عندما نزل الكتاب وهم الأميّون. بينها الآية الأولى في دعوة إبراهيم وإسماعيل عليم على قطعاً الذرية المسلمة التي ستكون على المستوى الأعلى من الإسلام حسب دعوة إبراهيم وإسماعيل عليم المستوى الأعلى من الإسلام حسب دعوة إبراهيم وإسماعيل عليم المسلمة ال

## أما القسم الثاني

من كل من هذه الآيات الشاهد على موضع الدقة في التعبير القرآني، نجد أن الآيات الثلاث (غير آيات دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم الثلث (غير آيات دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم الثلاث (غير آيات دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم الثلث (غير آيات دعاء إبراهيم وإسماعيل عليم الثلث (غير آيات دعاء الثل

يبدأ بـ "يتلو عليهم الآيات ثم يزكيهم وبعد ذلك يأتي التعليم والكتاب والحكمة"،

نجد ﴿ يتلو عليكم آياتنا ويزكيكم ﴾ عندما يتكلم مع الأمة الإسلامية ، ﴿ يتلو عليكم آياتنا و يزكيكم و يعلمكم الكتاب والحكمة ﴾ يتحدث عن المؤمنين مَنَّ

على المؤمنين ﴿ يتلو عليهم آياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة ﴾ يتحدث عن الأمّيين ﴿ يتلو عليهم آياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة ﴾.

لكن عندما نأتي إلى دعاء إبراهيم وإسماعيل المنطقة عن الأمة المسلمة ماذا يقول؟ يقول:

﴿ يتلو عليهم آياتك و يعلمهم الكتاب والحكمة و يزكيهم .

الفارق الأساس في نصوص الآيات المباركة

الفرق واضح الآن إن شاء الله:

(البقرة: 129) ﴿يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ

<u>ۅۘٙؽؙڒؘػٙؠۿؠ۫</u>۫

(البقرة: 151) ﴿يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ

وَالْحِكْمَةَ ﴾

(آل عمران:164) ﴿يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ

وَالْحِكْمَةَ ﴾

(الجمعة: 2) ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آَيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ

وَالْحِكْمَةَ ﴾

إن "في تلاوة الآيات، تلاوة القرآن" موجودة في جميعها في البداية، لكن الفارق هو في "تعليم الكتاب والحكمة":

مع آيات الذرية المسلمة يأتي مباشرة قبل ﴿ ويزكيهم ﴾، مع الآخرين لا، يأتي بعد التزكية، فها معنى هذا؟

#### النظر في الآيات المباركة

عندما نزل القرآن في الأميّين، ثم بعد ذلك عندما يخاطب المؤمنين الذين آمنوا وتمثّلوا الإيهان ويصدق عليهم صفة المؤمنين، أو عندما يتحدث مع المسلمين – الآن، أول شيء لكي يدخل الإنسان في الإسلام أول شيء أنه يستمع إلى آيات القرآن، "تلاوة" الآيات، مشتركة بين الآيات الثلاث مع آية دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه المن الطريق إلى آيات القرآن هي من رسول الله محمد عَلَيْقَالُهُ وإسماعيل المن عنده عَلَيْقَالُهُ تذهب وتصل إلى الآخرين؛ إذاً في هذه الحالات كلها يتلو الآيات أولاً.

وعندما يأتي عَلَيْكُ ويتلو آيات القرآن على الشخص أو الجماعة عندما كان يعرض عليهم الإسلام، أول شيء يتلو عليهم القرآن، يقول أني قد أوحي إلي - هناك احتمالان:

الاحتمال الأول / أن هذا الشخص المستمع إما يقبل هذه الآيات وإما يرفض، وإذا رفض هذه الآيات يبقى على كفره بالإسلام؛ ربها يدعوه النبي عَلَيْقَالُهُ مرة أخرى، لكن عندما لا يستجيب بقي على ما هو عليه، هذا لا يمكن أن يفعل رسول الله عَلَيْقَالُهُ معه أي شيء آخر، أي لا يأتي إليه ويقول تعال أعلمك الكتاب والحكمة، فهو أصلاً رافض له؛

الاحتمال الثاني / قَبِلَ، عندما يقبل يقول له: إني أصدقك في هذا، ماذا أفعل؟ يقول له: تدخل الإسلام، يسأل: كيف؟ يقول له: تتشهد الشهادتين، فيقول "أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله"؛ بعد ذلك يسأل: ماذا أفعل؟ يقول: أعلمك الآن؛ فيعلمه عَلَيْ العقائد، طبعاً في البداية المبادئ الأساسية لا تشرك بالله شيئاً وتؤمن بالمعاد وتؤمن بالرسالة والأحكام الفقهية حسبها تتنزل.

(اليوم كذلك، إذا جاء شخص أول ما يدخل إلى الإسلام نقول له تشهد الشهادتين، بعد ذلك نعلمه الكتاب والحكمة، والكتاب هو الأحكام، أي الدين في العقيدة وفي الأحكام الشرعية الفقهية، لأن لمفردة "الكتاب" في القرآن معاني متعددة، فهنا نعلمهم الكتاب بعد تلاوة الآيات، و"الحكمة" وضع الشيء في موضعه وهنا يتعلق بالهدي، بعيداً عن إفعل ولا تفعل).

إذاً، ما الذي حصل في هذه الآيات الثلاث مع الأمّيّين، ومع المسلمين، ومع المؤمنين في المسلمين؟

## أولاً/ الآيات الثلاث

إنه تُليت عليهم آيات القرآن ثم تم تعليمهم الكتاب والحكمة في المرحلة الثالثة، هناك شيء حصل في الوسط هو أنهم تشهدوا الشهادتين فقط، هذا يحتاج أن يتشهد الشهادتين مع انعقاد النيّة والصدق في ذلك، بعد ذلك مباشرة يصبحون جاهزين لتعليم الكتاب والحكمة. إذاً هذا الشيء وهو النطق بالشهادتين هو يزكيهم، أو يزكيكم حسب التعبير، مخاطب أو غائب، فها معنى هذه التزكية؟ معناها التزكية من الشرك، إذاً هو طهركم فزُكّيتُم أنتم من نجاسة الشرك إلى طهارة الإيهان والإسلام لله.

(وهذا هو معنى الزكاة ، فحتى زكاة المال لماذا سميّت زكاة؟ هي ضريبة في حركتها الخارجية، لكن سُمّيت زكاة لأنها تزكّي المال تطهره من النجاسة التي فيه، كأنها المال إلى أن يخرج منه حق الله تعالى هو مختلط ليس نظيفاً تماماً، أخرجت منه حق الله تعالى صار زاكياً صار طاهراً ، أصبح جميع ما تبقى منه بعد التزكية حلالاً لك.)

إذاً، هذه الآيات الثلاث، بكل تأكيد (1) تلاوة القرآن بعد ذلك (2) التزكية هي في الدخول في الإسلام بالنطق بالشهادتين مع انعقاد النية على ذلك، بعد ذلك (2) تعليم الكتاب والحكمة.

## ثانياً / آية "الذرية المسلمة"

ولكن آية الذرية الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه تقدّم التعليم، تعليم الكتاب والحكمة على التزكية. لماذا؟ لأن هذه الذرية المسلمة هي في الأصل مسلمة، لم يخالطها الشرك والكفر مطلقاً، فإن إبراهيم وإسماعيل عليه دعوا الله تعالى أن يجعل من ذريتها هذه الأمة المسلمة وفي أرقى درجات الإسلام، فهذه الجماعة من الذرية، ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه قد تلبست في الإسلام منذ اللحظة الأولى، لم يخالطها الشك أصلاً، فلا تحتاج أن تأتي لتتزكى من الشرك بعد تلاوة الآيات بأن تتشهد الشهادتين، (نعم الجميع يتشهدون الشهادتين وهو من هو، ولكن كل يوم، رسول الله عن أصل الدخول إلى الدين).

فإذاً، يتلو عليهم آياتك، هذه الأمة المسلمة من الذرية الابراهيمية الاسماعيلية ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ ﴾ ومباشرة ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ لأنهم جاهزون لذلك – أصلاً أول ما تلي الكتاب عليهم هم مسلمون، فلطالما كانوا مسلمين، وكما قلنا في آيات الحج ﴿ سَمَّاكُمُ المُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾.

إذاً، تعليم الكتاب والحكمة مباشرة لأنه لا يحتاج إلى التزكية من الشرك. في معنى كلمة ﴿يُزَكِّيْهِمْ ﴾ في الأخير؟ هناك في الآيات الثلاث الأخرى يـزكّيهم في

التلفظ بالشهادتين، أما هنا ما معنى ﴿يُزَكِّيهِمْ ﴾ في هذه الآية؟ لا يتبقى لمفردة ﴿وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ إلا معنى التزكية أنه يقدمهم إلى الناس "هؤلاء أزكّيهم من النقص من الشرك من الجهل من الظلم بعد أن أعددتهم بتعليم الكتاب والحكمة".

وإلا، فمن غير المعقول أن تكون الذرية المسلمة التي هي الأعلى في الإسلام بحاجة إلى يأتي فيزكيها بالشهادتين بعد أن يتلو عليها الآيات، إذ أن الشهادتين متلبسة بها أصلاً، منذ دعوة إبراهيم وإسماعيل المنافقة واستجاب الله تعالى لها.

#### الخلاصت

فهذا هو الفارق المهم جداً بين هذه الآيات في دعوة إبراهيم وإسماعيل عليه الله الله المسلمة، والآيات الأخرى، ما يثبت أن الأمة المسلمة هي ليست ما يُظن من الفهم السائد أنها الأمة الإسلامية جميعاً،

أولاً أنها ليست جميعها من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليها الم

وثانياً لهذه النكتة الدقيقة في كتاب الله تعالى.

وإتماماً لذلك /

نجد أن إبراهيم وإسماعيل على المنظمة الله عنوية الحكيم،

بينها الآيات الأخرى، واحدة تقول ﴿وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾، وآيتان تقولان ﴿وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾، ضلال مبين ضالون عن الهدى ضالون عن الإيهان لأنكم كنتم من المشركين من الكافرين، يعلمكم ما لم تكونوا تعلمون تحتمل هذا وذاك،

ولكن بالتأكيد آية الذرية هي ﴿إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيـزُ الْحُكِـيمُ ﴾ ولا يـذكر أنهـم كانوا في ضلال أو في جهل أبداً.

\*

فهذا الجزء من نصوص "الذرية الأمة المسلمة" يؤكد أن هذه الأمة المسلمة ليس فقط من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المست الأمة الإسلامية كلها، ولكن جماعة مخصصة، وليس فقط أنها جماعة مخصصة وكفى، ولكن أيضاً أن هذه الجماعة لها دور كبير خطير مهم بحيث أن الرسول المبعوث فيهم عليه الما فيهم من شرك من إلى الناس يزكّيهم إلى الناس أن هؤلاء أنا أزكيهم أنهم لا شائبة فيهم من شرك من جهل من ضلال من ظلم.

## الفصل الخامس الاجتباء والشهادة على الناس

مما يتصل بالأمة المسلمة من ذرية إبراهيم الملك في قضيتين مرتبطة إحداهما بالأخرى:

- الاجتباء من بين الخلق
- الشهادة على الناس، كإحدى نتائج الاجتباء (والذي هو أي الاجتباء يتضمن في الأصل القيادة الشرعية في الدنيا، لتكون الشهادة على الناس الجانب التالي في الآخرة).

نجد قضية الشهادة على الناس في آية سورة الحج.

نقرأها ثم نقرأ الآية الثانية أيضاً في سورة البقرة لنلقي ضوءاً على موقعية الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على المنافقة المنافقة

آية سورة الحج المباركة

في سورة الحج الآية 78:

﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَيْكُمُ النَّسِ ﴾.

هذه الآية تقول ...

- ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ ﴾ إصطفاكم منذ دعوة إبراهيم الله للله يربطها ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ إِبراهيم ﴾ من ذريته، إذا جَعَلَ عَلَيْكُمْ إِبراهيم ﴾ من ذريته، إذا يتحدث عن تلك الأمة.

- ﴿ هُوَ سَمَّاكُمُ المُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾، عندما قال ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ ﴿ هُوَ سَمَّاكُمُ الْـمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي إسلام؟ هذا النوع من الإسلام الذي هو في الدرجة الأعلى من الإسلام لله تعالى والتسليم والخضوع لله تعالى.

﴿ وَفِي هَذَا ﴾ يعني في القرآن. الكلام معهم الآن بعد أن أُنزل القرآن، وسمّاهم عندما كان يرفع القواعد من البيت العتيق مع إسماعيل الملط قبل نزول الإسلام بنحو ألفين وخمسمائة عام؛ الآن نزل القرآن، في القرآن أيضاً هذا إسمكم.

ثم يقول ﴿لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾.

هذه اللام في ﴿لِيَكُونَ ﴾ يمكن أن تكون لام الأمر أو لام التعليل. ولكن لو كانت أمراً للرسول وَ الله الله يكون شهيداً عليهم لكانت جزمت "يكون" بحذف الواو لتصبح "لِيَكُن الرسول"، لكن هذه اللام ما حذفت بل نصبت ﴿لِيَكُونَ ﴾، إذاً هي لام التعليل – أي "من أجل"، أي أن علّة اجتبائكم وما جعل عليكم في الدين من حرج هو من أجل أن يكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس. وبها أن ﴿تَكُونُوا ﴾ محذوفة النون، فإنها (كواحدة من الأفعال الخمسة في قواعد اللغة) منصوبة، وبالتالي هي معطوفة على ﴿يَكُونَ ﴾، وهي المنصوبة بلام التعليل.

إذاً "الاجتباء والتهيئة" بأن "لم يجعل عليهم في الدين من حرج" هما "من أجل "أن يكون الرسول شهيداً عليهم ومن أجل أن يكونوا شهداء على الناس".

#### آيت سورة البقرة المباركت

في سورة البقرة 143 هناك آية:

﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾.

هنا – مثل تلك – أيضاً تذكر مفردات (1) أُمّة و (2) شهداء على الناس و (3) يكون الرسول عليكم شهيداً. فإذا كانت "الشهداء على الناس" تلك هي الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليكم فإن هذه هي أيضاً.

# الفهم السائد أن الأمة الإسلامية ﴿ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾، ولهذا تجدهم يتحدثون عن مفردة الوسطية وأن الأمة الإسلامية أمة وسطية تأتي من هنا - وهذا فهم خطأ، لأن هذه بالضبط هي تلك؛ لماذا؟

ربها يأتي شخص ويقول لماذا لا يمكن أن تكون آية سورة الحج تخص الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة كلها؟

نقول له: لا، لا يمكن ذلك، لأن الأمة الإسلامية فيها أصناف البشر حتى من ضمن الدين من الناس الذين هم قمم في الإيهان والعطاء والتقوى والتضحية والنبل والعمل إلى ما هم على أشد درجات السوء من الفاجر والفاسق والظالم والخائن وما شئت، فكيف يكون هؤلاء شهداء على الناس. الشهادة على الناس تعني يأتون يشهدون أن هؤلاء الناس قاموا بواجباتهم ويأتي الرسول ولموالية في الناس. فهل فيشهد على هؤلاء الشهداء أنهم هم قاموا بواجبهم في الشهادة على الناس. فهل يمكن أن هؤلاء الفجرة الظلمة الفسقة يكونون من ضمن المسلمين ويكونون شهداء على الناس؟! ليس معقولاً. هذه الأمة التي تضم خليطاً من هؤلاء هل يمكن أن تكون شاهدة على الناس؟ لا يمكن. لاسيا عندما تكون في مراحل من الأوضاع المزرية كالتي نعيشها الآن. إذاً هذه الأمة الشاهدة هنا (آية البقرة) هي الشاهدة هناك (آية الحج).

هؤلاء الشهداء على الناس هم جماعة خالصون مخلصون من الشك والدرن، هم المسلمون كما قلنا في دعوة إبراهيم وإسماعيل المسلمون كما قلنا في دعوة إبراهيم وإسماعيل المسلمون كما قلنا في دعوة إبراهيم والسماعيل المسلم.

#### ما هي الشهادة على الناس؟

وشهادتهم على الناس، ما هي شهادتهم على الناس؟ يشهدون على ماذا؟

الشاهد هو المطلع على ما حصل، فسيأتي ويقول أنا أشهد بأن هؤلاء الناس قاموا بكذا أو لم يقوموا بكذا، نجحوا في واجباتهم أو فشلوا، درجة نجاحهم كانت 50 أو 70 أو 90٪؛ إذاً هو قائم عليهم هو وليّ لهم، هو المعلم لهم هو القائد لهم.

#### التزكية إلى الناس

الذي ذكرناه في كلمة ﴿ يَرْكِيهِم ﴾ التي جعلها الله تعالى في المرحلة الثالثة في الآية 129 من سورة البقرة في دعوة إبراهيم وإسماعيل عليه أيتلو عَلَيْهِم آياتِك وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمةَ وَيُزَكِّيهِم ﴾ يزكيهم إلى الناس. فهؤلاء بعد أن كانوا منذ البدء على هذه الدرجة من الإسلام، ثم تم إعدادهم من الرسول المبعوث فيهم بتعليم الكتاب والحكمة، ثم تزكيتهم إلى الناس، هؤلاء الخالصون المخلصون من الشرك ومن الجهل، يقومون بدورهم في هداية الناس.

كيف يتفاعل الناس معهم؟ هنا في يوم القيامة يشهدون تفاعلاً معنا كذا وكذا وكذا، بالسلب والإيجاب.

#### الأمت الوسط

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾، الوسط هنا إذاً الذين يتوسطون التطرف يميناً وشهالاً، فهي الأمة الوسط ليست الوسط بالمعنى الذي تستخدم أحياناً إلى درجة إهمال الأسس الدينية، ولكن الوسط تعني على الصراط المستقيم ﴿ وَأَنَّ هَـذَا حِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾، هذا هو الوسط، هذه هي الوسطية.

#### اختبار المسلمين في الآية المباركة

ولعل من الشيء الجميل في هذه الآية في سورة البقرة الآية 143 ما يلي:

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَّنْ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَّنْ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنْ فَيَ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنْ اللهُ لِيُضِيعَ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِينَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾.

قضية القبلة قضية مهمة يقول ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ ﴾ "وما.. إلا " تعني فقط، يعني الهدف من جعل القبلة إلى بيت المقدس عدة أشهر،

فالجهال في ربط قضية القبلة مع الأمة الوسط الشهداء على الناس أنهم يشهدون على الناس جميعاً مسلمين وغير مسلمين، وأنها أمة وسط على الصراط المستقيم الذي يتبع الرسول عَلَيْ الله يسير وفق ذلك ولا يخالف؛ ويتبين أيضاً من ينقلب على عقبيه، ﴿ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى الله ﴾.

#### علاقت الشهادة على الناس بالصفات والموقعيت

إذاً هذه هي الشهادة، الشهادة على الناس مرتبطة بالموقعية ومرتبطة بالمواصفات، فلا يمكن أن يكون شهيداً على الناس إن لم يكن على المستوى الأعلى

## 66 الأمتر المسلمت من ذريت إبراهيم وإسماعيل علينيا

في الإيهان والمستوى الأعلى في العلم. عندما يطلبون شاهداً في المحكمة لا يأتون بشخص يُطعن في صدقه في قضية محددة، مثلاً شخص استدان من شخص آخر، فها بالك بقضية الدِّين؟ إذاً يجب أن يكونوا محاطين بلطف الله تعالى ورحمته، لا يمكن إلا أن يكونوا من تلك الدرجة العليا والإسلام التي دعا إليه إبراهيم وإسهاعيل عَلَيْكُ بعد كل مسيرته يدعو أن يجعله الله تعالى وبهذا المستوى من الإسلام.

## الفصل السادس تشخيص الأمتر المسلمير

بعد أن قدمنا معنى الأمة المسلمة بالمعنى اللغوي والقرآني، والذي توصلنا فيه إلى أن الأمة المسلمة لا يمكن أن تكون الأمة الإسلامية جمعاء وذلك بلحاظ أنها من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه النست الأمة الإسلامية كلها من ذرية إبر اهيم وإسماعيل عَلَيْهُمُ إِضَافة إلى أن هذه الأمة هي مصطفاة ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ ﴾، وإضافة إلى أن هذه الأمة هي الأمة التي تكون شاهدة على الناس، في آيتي ﴿وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ الحج: 78، ﴿لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ البقرة: 143، ما يعنى أن الشهادة تكون من الذين يتمتعون بالثقة الكاملة، وهذا ينطلق من الجذر الذي هو أساس التسليم الكامل لله في كلمة الأمة المسلمة الذي هو نوع الإسلام الأعلى بحيث أن إبراهيم وإسماعيل عليه الله على القمة من العلاقة بالله تعالى...

بعد هذا، هنا أقدم التشخيص ما هو، أو من هم أعيان الأمة المسلمة؟

#### تشخيص الرسول المبعوث فيهم

مما قدمنا أن الأمة المسلمة في دعوة إبراهيم وإسماعيل عليه وفي الآيات الأخرى التي ذكرناها، أن الرسول الذي منهم وأبغت في يهم رَسُولا مِنْهُمْ والذي ويَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِكَ، هذا الرسول لا خلاف في أنه رسول الله محمد بن عبد الله عَلَيْهِمْ أياتِكَ، هذا الرسول لا خلاف في أنه رسول الله محمد بن عبد الله عَلَيْهِمْ أياتِكَ بين المسلمين في هذا.

إلا أن الخلاف وقع في تفسير الأمة المسلمة.

#### مستندات التشخيص

المستند الأول

قلنا أن هذه الآية كلمة "الأمة المسلمة" بما قدمناها بهذه المواصفات،

(أولاً) أنها من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليماً،

(ثانياً) أنها مجتباة، هاتان الصفتان لا يمكن أن تكون للأمة كلها،

و (ثالثاً) وهو المهم - <u>لا يوجد إجماع من المسلمين</u> على منزلة وفضل جماعة من كبار المسلمين في الصدر الأول في القرون الأولى لا يوجد إجماع <u>إلا على أهل</u> البيت عليك بالتحديد على وفاطمة والحسن والحسين، (هذا على أقل تقدير، لأن هؤلاء يتمعتون أيضاً بدرجة الصحبة التي هي الدرجة العليا عند أهل السنة).

#### المستند الثاني

فهذه الأمة المسلمة، هذه الجماعة، هي الوحيدة التي تنطبق عليها أنها من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليها أنها يمكن بصفاتها العليا التي لا ينازعها فيها أحد من المسلمين يمكن أن تكون شهداء على الناس، تشهد هؤلاء الناس فعلوا كذا ولم يفعلوا كذا، أين قصروا أين لم يقصروا.

#### المستند الثالث

وثالثاً، هناك بيان ضمني أو مصرح به بهم، الحد المشترك فيه على الأقل هو ما يجري على لسان كل مسلم يقيم الصلاة كل يوم عدة مرات "يصلي على آل محمد كما يصلي على محمد ولا يصلي على غيرهم من الأصحاب أو من التابعين أو من الأمة كلها".

#### فما هو التشخيص؟

#### بحوث الأمت المسلمت

من هذا سيكون محتوى البحث، في فصول على ثلاثة أقسام:

القسم الثالث من الكتاب/

فصول مخصصة للرسول، رسول الله عَلَيْقَلْهُ أَ، فهو رسول الله في القرآن؛

حلقة عن الأوصاف، وأيضاً عن المكانة في خلق الله؛

فصل آخر عن الرسول والعلاقة مع القرآن، الامتزاج والافتراق؛

فصول في المرجعيات المحمدية والنبوية والرسولية، أي بصفته عَلَيْقَالُهُ البشرية، وبصفته النبوية، وبصفته الرسولية، حيث تمتد فيها - بدرجات مختلفة - أسس التشريع، والتي ستكون الأكبر في المرجعية الرسولية، والأقل في المرجعية المحمدية/ البشرية والتي تتعلق أكثر بجوانب الهدي، مما سنوضحه في الآيات التي سنختارها. (راجع الفصل الخامس الذي يفصّل في تعريف كل من هذه المرجعيات.)

## القسمان الرابع والخامس من الكتاب/

من هذه البحوث ستكون الأمة المسلمة من الذرية التي بُعث فيهم الرسول عَلَيْ وَفَاطِمة وَأُولادهما الأئمة من العترة الطاهرة.

هناك ستكون مجموعة من الفصول تتناول:

(1) في "القسم الرابع من الكتاب" الآيات التي دائماً ما يعرضها شيعتهم إلى إخوانهم من المذاهب الأخرى عندما يريدون أن يعرّفوهم بها جهلوا من موقعية هؤلاء الأطهار.

(2) في "القسم الخامس من الكتاب" مجموعة أخرى من الآيات التي هي أقل شهرة على الرغم من دلالاتها العظيمة، بل العظيمة جداً.

كل ذلك فيها يتعلق بهذا المصطلح الذي لا نغادره في جميع البحث وهو "المسلمة التي وصلت إلى الدرجة العليا من التسليم" – لا ننسى الدرجة العليا التي طلبها إبراهيم المسلمة التي عد كل هذه المراحل التي قطعها، في الدرجة العليا. وعليه هذه الآية، ما دلالتها؟ ما وظيفتهم عليسكل وقد وصلوا إلى تلك المنزلة؟

فنأخذ آية التطهير، آية الولاية، آية المباهلة، من سورة الكوثر فيها يخص فاطمة عنما ألم ومن ولدها، وأيضاً الحسنان عليما وآيات الأسباط، آيتا التصدق عند النجوى، عند مناجاة الرسول عليما ألم فعل علي التيما وهناك أيضاً طاعة أولي سورة الرعد أيضاً نزلت في علي التيما مع آية ويتلوه شاهد منه، وهناك أيضاً طاعة أولي الأمر التي تثبت المرجعية بعد رسول الله المرابعية ليس فقط في إمامة الدين ولكن أيضاً في إمامة الحكم، إدارة الدولة.

ثم هناك مجموعة آيات أخرى التي قلنا هي أقل شهرة والتي فيها آيات الرسول والأمة المسلمة مما لا يُلتفت إليه عادة، مثل آية ﴿وَعَلَمْ اللهُ مِنْ كُلَّهَا لا الله الله الله الله على مَا آتاهُمُ الله مِنْ كُلَّهَا الله البقرة: 31 ، وآية الحسد ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتاهُمُ الله مِنْ فَضْلِهِ النساء: 54 ، وآية ﴿وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ التوبة: 119 ، وآيات أخرى عنى الإسلام في الأمة المسلمة أو يستفاد منه لتفسير هذه الآية أو تلك.

## مربنا واجعلنا مسلمين لكومن ذمريتنا أمة مسلمة لكوأمرنا مناسكنا وتبعلينا إنك أنت التواب الرحيم

## القسم الثالث

# الرسول المبعوث فيهم

ربنا وابعث فيه مرسولاً منهم يتلوعليه مآياتك ويعلمهم المستاب واكحكمة ويزكيهم إنك أنت العزبز الحكيم

## الفصل السابع الرسول عَلَيْهِمُ - تقديم ومحتوى

هذا القسم يقسم آيات الرسول المبعوث فيهم، ﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ ﴾ البقرة: 129، من بعد أن قال إبراهيم وإسماعيل على البقرة: 129، من بعد أن قال إبراهيم وإسماعيل البقرة: 128، ﴿رَبَّنَا مُسْلِمَةٌ لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا ﴾ البقرة: 128، ﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ ﴾، فهذا الرسول الذي هو رسول منهم هو الذي بدونه لم تحصل تلك الأمة المسلمة على الشرعية لأنه هو الذي بعد أن تلا عليهم وعلمهم الكتاب والحكمة زكّاهم إلى الناس.

هذا القسم يعطي إضاءات على رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ ال

#### الحصر غير ممكن

أولاً أقول أن الحصر متعذر جداً، لأن رسول اللهَ عَلَيْظُهُ مندكٌ في القرآن، فإن آيات الرسول عَلَيْظُهُ لا حصر لها...

وبها أنه – كها روي عن النبي الشيئة أسلام ( (إنَّ القُرآنَ ليُصدَّقُ بعضاً، فلا تكذّبوا بعضَهُ ببعض)) (كنز العمال ج1، حديث 182)، وكما روي عن الإمام

على الله الله وطوبى لمن وُفّق إلى ذلك.

#### أمثلة فقط عن آيات الرسول التقلقة

لهذا فإن آيات الرسول عَلَيْقَالُ ستكون أمثلة وقد أدرجتها في فصول: فصل أوصاف رسول الله عَلَيْقَالُهُ أَ.

وفصل مكانته عَلَيْ الله أَو خلق الله ، وذلك من خلال منزلته عَلَيْ الله عند الله وموقعيته عَلَيْ النّه أَفِي صراع الهدى والظلام وشهادته عَلَيْ النّه أَفِي صراع الهدى منزلته عَلَيْ النّه عند الله تعالى ننظر كيف هي موقعيته عَلَيْ النّاس بها فعلوا.

وهناك فصل يلفت إلى أن علاقته على الله أب القرآن تفترق إلى قسمين:

قسم نجد فيه الانفصال عن القرآن وآخر نجد فيه الامتزاج معه؛ إن انفصال الرسول المرابعة الله وليس من الرسول المرابعة الله وليس من الرسول المرابعة الله وليس من المرابعة المرابعة

وفصل يلفت إلى وجب التفريق الدقيق في الخطاب القرآني.

(مما يؤسف له أنه ليس فقط القراءة السريعة للقرآن، أو قراءة الناس عموماً، ولكن حتى قراءة العلاء، بل وحتى من المفسرين - تجد كثيراً من التفاسير حتى الحديثة ليس فيها ذلك التدقيق في دقائق القرآن، نعم هناك إلتفات عند الذين يجلسون لينظروا في القضايا البيانية في بيان القرآن وبلاغته لكن المفسر يحتاج إلى اهتهام بهذا كي يحلق في آفاق أكثر وأكثر من هذا الكتاب العجيب... لا نجد هذا.)

يتبع ذلك فصول المرجعيات: المحمدية والنبوية والرسولية:

أولاً فصل في المرجعية المحمدية، أي بصفته البشرية والتي نقدم عنها مثالين ربها، مثال من الهدي، طريقته، سمته، كيف يفعل، ومن التشريع أيضاً، لأن هناك أيضاً ما يتعلق بالتشريع من صفته البشرية.

ثم فصل عن مرجعيته النبوية، أي هذا الرسول بصفته النبوية، أيضاً نأخذ في الإدارة وفي التشريع، الآيات التي تتحدث عن إدارة، آيات مرحلية (فيها جانب مكاني وزماني)، والآيات التي صارت تشريعاً.

ثم ثلاثة فصول في المرجعية الرسولية، وهذا من أهم ما يتعلق ببحوث الأمة المسلمة، لأن الكلام هو ﴿وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ ﴾ البقرة: 129، فالمرجعية

الرسولية التي تتدرج في علاقتها، درجة حريتها مقارنة بالنص القرآني إلى ثلاثة مستويات:

المستوى الأول هو تلاوة القرآن، لأنه هو يتلو عليكم النص القرآني وأيضاً يبيّن الشيء بالشكل المباشر، ربها نجده في ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ الأنفال: 20؛

المستوى الثاني هو البيان الرسولي من خارج النص، آيات نزلت، يعلمنا كم عدد ركعات الصلاة مثلاً لا توجد في النص، فيبينها من خارج النص، هذا يمكن في ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ ﴾ آل عمران: 32، مساحة بيان أكثر؛

المستوى الثالث وهو الوحي والحكمة والميزان في الأمور، هذه التي من خارج القرآن لا تستطيع وضع اليد تماماً على هذه الآية أو تلك، ولعل هذه في ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ اللهُ

ثم الفصل الأخير في آيات الرسول عَلَيْقَالُهُ وهو تحكيم الرسول والصّدّ عنه عَلَيْقَالُهُ وهو تحكيم الرسول والصّد عنه عَلَيْقَالُهُ وجوب عَدم الرسول عَلَيْقَالُهُ ووجوب عَدم الصد عنه عَلَيْقَالُهُ ، عدم الإعراض عمّا يآمر به عَلَيْقَالُهُ .

هذه ستكون النصوص.

#### كيفية التناول

أما كيف سيتم تناول كل بحث مختصر، فسيكون:

-نص الآية أو الآيات

- يتلوه نصوص من الآية يتناول اللغة، وهي الأداة الأولى في التدبر القرآني، ومن أجل أن يكون المعوّل على النص لكي لا نغرق في ألاعيب الجرح والتعديل واللف والدوران حولها عندما يأتي الأمر إلى موقعية الرسول عَلَيْقُلُهُ وموقعية أئمة الهدى عَلَيْسُلُا؛ اللغة هي الأساس وما يكون عند البيان الرسولي من الحديث الشريف من غير ذلك سيكون ليعضده ليس إلاّ.

-بعد ذلك الربط مع آيات الأمة المسلمة كون هذا هو البحث أصلاً.

وبالتالي فإن آيات الرسول الشُّولُكُ أُهي منطلقة من جانبين:

إن شئت أنه عَلَيْهِمْ آياتِكَ الرسول المبعوث فيهم" هو ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ ﴾ البقرة: 129، هو ﴿ يُعَلِّمُهُم الْكِتَابَ وَالْحِكُم ةَ ﴾ البقرة: 129، هو ﴿ يُعَلِّمُهُم الْكِتَابَ وَالْحِكُم ةَ ﴾ البقرة: 129، هو ﴿ يُعَلِّمُهُم الْكِتَابَ وَالْحِكُم قَ السلمة للله الله الناس لقرنين أو البقرة: 129، إذا هو عَلَيْ الأساس في انطلاق الأمة المسلمة لهداية الناس لقرنين أو ثلاثة قرون، مما حصل واقعاً ؛

وإن شئت أنه عَلَيْ الرسول المبعوث فيهم هو عَلَيْ الله على المرسول المبعوث فيهم هو عَلَيْ الله على المرسول المبعوث في المسلمة وهو عَلَيْ الأعلى فيها، فينبغي أن يتقدم بالذكر عليها قبل البحث في

# 80 الأمت المسلمت من ذريت إبراهيم وإسماعيل عليها

الأمة المسلمة من آل سيد المرسلين عَلَيْقَالُهُ ، والتي هي الاستمرارية له في خط الهدى كما نعتقد.

# الفصل الثامن الرسول عليها – التدقيق في التعبير القرآني

قبل أن نتناول تفاصيل حول الرسول المبعوث في الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل المسلمة من الفصل يلفت إلى وجوب التفريق الدقيق في الخطاب القرآني عموماً، باستخدام المفردات الخاصة بالرسول المسول المسلمة عموماً، مهم.

لا شك في أن الرسول عَلَيْكُ لا تخلو منه صفحة من القرآن العزيز، ولكن هنا نأخذ مثالين.

#### المثال الأول

سورة الأحزاب 28-32:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُودْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمتِعْكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلاً. وَإِنْ كُنْتُنَّ تُودْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الاخِرَةَ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ بَفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا. يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ لِللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ لِللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ لِيْنَ عَلَى اللهَ آيَسِيرًا . وَمَنْ يَقْنُتُ مِنْكُنَّ للهِ يُضَاعَفْ لَمَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ آيَسِيرًا . وَمَنْ يَقْنُت مِنْكُنَّ للهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَمَا رِزْقًا كَوِيمًا . يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدُنَا لَمَا رِزْقًا كَوِيمًا . يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ

لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلا مَعْرُوفًا ﴾.

لو نظرنا في هذه الآية مما تفيدنا اللغة فيه بشكل مباشر:

أولاً/ الخطاب ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ ﴾ الخطاب إلى النبي، ﴿ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ ﴾ الله تعالى لا يخاطب نساء النبي مباشرة، "يا أيها النبي أنت قل لهن إن كنتن تردن الحياة الدنيا... وإن كنتن تردن الله.. وكذا". ثم يأتي في الآية 30 ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ ﴾ وإن كنتن تردن الله.. وكذا". ثم يأتي في الآية 30 ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ ﴾ يتحول الخطاب من التوجه إليهن من خلال النبي النَّيِّ لَسْتُنَّ كَأْحَدِ مِنَ النِّساءِ ﴾ خطاب مباشر لهن، ﴿ وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَ ﴾ ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأْحَدِ مِنَ النِّساءِ ﴾.

إذاً، هذه الطلبات بعضها أمره أن تكون من خلاله عَلَيْكُا، وبعضها الله وجها الله وجها مباشرة. فنفهم من هذا أن هناك فارقاً بين هذا وذاك، هناك فارق ما بين قوله ﴿إِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ وقوله قوله ﴿إِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ وقوله ﴿إِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ وقوله ﴿إِنْ كُنتُنَ تُرِدْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ و ﴿وَمَنْ يَقْنُتُ وَلِي النَّيْعِ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ هَا الْعَذَابُ ﴾ و ﴿وَمَنْ يَقْنُتُ مِنْ يَأْتِ مِنْكُنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ هَا الْعَذَابُ ﴾ و ﴿وَمَنْ يَقْنُتُ وَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي مِنْكُنَ ﴾ و ﴿لَسْتُنَ كَأَحِدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْهِ مَرَضٌ ﴾.

فإذاً الآيتان 28 و 29، النبي النبيا النبي النبي

وزينتها فلا مانع، نعطيكم منها ثم الطلاق؛ أما إن كنتن تردن الله ورسوله على ولم يقل تردن الله وتردنني، حوّلهن إلى الربط أن هذا شغف العيش الذي تشكين منه هو ضريبة بسيطة جداً للارتباط برسول الله المُنافِق منات ولم يقل أخرا عظيما وقول الله المُنافِق ولم يقل أعد "لكن كلكن"، ولم يقل أعد "لكن كلكن"، ولم يقل أعد "لكن كلكن"، وللمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَ ولم يقل أعد "لكن كلكن"، وللمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَ وفقط، فيجب التدقيق في جميع هذه المفردات. هذا أولاً.

هناك ﴿مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ ﴾، هنا لم يقل لهن بعدها من يطع، ﴿مَنْ يَقْتُ مِنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ ﴾، هنا لم يقل لهن بعدها من يطع، ﴿مَنْ يَقْنُتُ ﴾، خضوع كامل بالطاعة لله ورسوله عَلَيْظُهُ أَ، فمن يقنت ﴿وَتَعْمَلُ صَالِحًا ﴾ بعد ذلك ﴿نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ ﴾، ستنال أعظم من ذلك.

ثالثاً، ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ﴾، بقي الخطاب مع النساء مباشرة، ولكن لم يقل يا نساء الرسول، بل ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ﴾، لأن الخطاب هنا ليس متعلقاً بالرسالة ولكنه متعلق بمقام النبوة في الناس، بمقامه كالحاكم الأعلى والإداري الأول للمجتمع، يدخل عليه الناس، يستأذنون، يأتون، ف ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النَّسَاءِ إِنِ عليه الناس، يستأذنون، يأتون، ف ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النَّسَاءِ إِنِ

رابعاً، هنا وضع معياراً - "هناك من النساء غيركن أفضل ولكن ان اتقيتن أنتن حالة خاصة"، ﴿فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلا مَعْرُوفًا﴾.

فانظر إلى هذه الآيات واحدة بعد أخرى:

الاختلاف في الطرح، بعدها الاختلاف في الخطاب، مما يرجح الاختلاف بين النبوة والرسالة، الاختلاف في المعايير الموجودة للثواب أو العقاب، الدقة في هذا الأجر العظيم المضاعف لمن وكيف يكون. طبعاً لا يجوز أن نأتي ونقرأ ونقول أنه خير هن وهن اخترن وكفى، لا. هناك تفصيل دقيق جداً بحيث أنكِ بعد أن تختاري الله ورسوله عَلَيْن مَاذا ستفعلين - ﴿وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَ للهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ

#### المثال الثاني

مثال ثان في هذا القسم، هو الآية 44 من سورة النحل، والآية 174 من سورة النساء.

تقول الآية 44 من سورة النحل:

﴿بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُـزِّلَ إِلَـيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ مُ لَعَلَّهُمْ مُ لَعَلَّهُمْ وَلَعَلَّهُمْ مُ لَعَلَّهُمْ مُ يَتَفَكَّرُونَ﴾.

أنزل إليك الذكر، لتبين للناس ما نُزّل، إذاً هناك ﴿أَنْزَل ﴾ وهناك ﴿نُـزُّل ﴾ - للذا أنزل إليك ولماذا نُزِّل إليهم؟

إن القرآن لم ينزل إلى رسول الله عَلَيْكُ وحده ولم ينزل إلينا وحدنا، بل أنزل إلى الناس كافة، لكن لماذا جاءت ﴿نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ في حين معه عَلَيْكُ ﴿أَنْزَلْنَا إِلَيْكُ ﴾ – لماذا لم يقل نزَّلنا إليك في هذه الآية، أو لم يقل أنزلنا إليهم؟

قالوا أن الفارق هو أن الإنزال يشير إلى أن فيه شيء من السهولة، بينها نُزّل فيها فيه تشيء من السهولة، بينها نُزّل فيها فيه تشديد، يعني فعل، فعّل أقوى منها وأشد، تفعّل أيضاً شديدة. ف في الله في قعل أي الله في الله في

كلها في المعاناة، لكن ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾ هـذا يـتكلم عـن الحالـة العامة أن هذا حقيقة أُنزل إليك لتبيّن، ستبيّنه من خلال أحداث مع صعوباتها فيها تشديد، أما نحن لا ما أنزلناه إليك هذا كله، هناك نتكلم عن الفكرة، هنا نتكلم عما حصل على أرض الواقع، فعبّر عنه بالتشديد.

ولكن ربها يعترض البعض فيقول أنظر إلى الآية في سورة النساء 174:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾

فلماذا، وهو يتحدث إلى الناس وليس إلى الرسول المُولِي تحديداً، لم يقل "ونزّلنا" عليكم نوراً مبيناً؟

الجواب، لأن هنا أيضاً يتكلم عن القضية لم يتكلم عن تفاصيلها في الواقع، هجاء كُمْ بُرْهَانُ و هُأَنْرَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ، هذا أُنزِل (إنزال) وتفاصيله ستكون بنزً ل (تنزيل)، هذا الفارق بين الاثنين، بمتعلق الاثنين، هل هو ما سيكون في الواقع، أم يتكلم عن القضية بشكلها العام أن هذا القرآن أنزلناه إليه ليبين لكم.

التعبير القرآني وآيات الأمت المسلمت

أخيراً الربط مع آيات الأمة المسلمة:

كما قلنا في المقدمات، أننا في كل واحدة من الآيات سننظر فيها مع آيات الأمة المسلمة. مثلاً، نأخذ هذه الآية آية النحل - ﴿وَٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

هذه تقول للناس و ﴿لِتُبِيِّنَ لِلنَّاسِ﴾ وأولهم المسلمون، يعني هم أول الناس الذين سيتلقون قول القرآن بعد أن قالوا أشهد أن لا إله الإ الله وأشهد أن محمداً رسول الله، تقول لهم أن خطوتكم الأولى لتتعلموا هذا القرآن الذي نُزّل إليكم ومن أجل أن تتفكّروا في خلق السموات والأرض، في الله الواحد الأحد، في أوضاعكم كيف ترتبونها، الخطوة الأولى هي أن تأخذوا العلم بيان هذا القرآن الذي نُزّل إليكم من الذي أُنزل إليه والله والذي يبيّن لكم، ﴿وَٱلْزَنْكَ اللَّكُنُ اللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله التعليل، يعني أنزلناه إليك من أجل أن تبيّن أنت لهم؛ إننا لم للتعليل، يعني أنزلناه إليك من أجل أن تبيّن أنت لهم؛ إننا لم ننزله على كل واحد منهم، تكون القضية حسمت مع الفطرة ينزل القرآن إلى كل الناس — لا، الله تعالى علم أن هذا لا يمكن، لكن أنزل سيكون من خلال رجل بشر منهم يعرفهم ويعرفونه، يعاني معهم، يتحرك بينهم، هذا سيكون أبلغ وهو الذي سيبيّن إليه.

وهذا يعني أنه عندما يأتيكم هو عَلَيْكُ فيقول أن هذه المجموعة من الناس التي أنا قرأت عليها القرآن كما قرأته عليكم، وعلّمتها الكتاب والحكمة، أنا الآن أزكّيها لكم لكي تنطلق لتكون هي أعلام الهداية لكم؛ ولا يحق لأحد من الناس

بعد هذا البيان منه أن يقول لا، أنا لا أقبل هذا، أنا أتخذ لنفسي طريق هدى آخر، نقول له لا، الله تعالى يقول ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾ فتبين للناس آيات الأمة المسلمة، تبين للناس ما يجب عليهم وأولهم المسلمون تجاه هذه الأمة المسلمة تجاه الطاعة، والامتناع عن العصيان.

من هذه الآية المباركة من سورة النحل، آية 44، التي هي من أهم الآيات الإطارية في القرآن، ترسم الإطار من الذي يبيّن؟ من المسؤول عن ذلك؟ وبالتالي من الذي يجب عليه الطاعة؟

## الفصل التاسع الرسول عَلَيْظُهُ – أوصافه

هذا الفصل من فصول الرسول المبعوث في الأمة المسلمة بدعاء إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة بدعاء إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة بأوصافه عليه المسلمة المسلمة بالمسلمة بالم

#### الفات

كما قلنا من قبل، الآيات أمثلة قليلة مثال أو اثنان من الآيات الكثيرة جداً المنبثة في الكتاب العزيز عن رسول الله على الله على القيات في هذه الفصول هي مما يتعلق بقضية الأمة المسلمة والرسول المبعوث فيهم. فمثلاً عندما نأخذ آية ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ القلم: 4، فليس لها علاقة مباشرة، فكأنها آية لإلفات الناس إلى هذا الخلق العظيم الذي هو عليه؛ نعم، بالتأكيد لها علاقة بالأمة المسلمة، فذو الخلق العظيم هو الذي يزكّي هذه الأمة المسلمة وليس غيره، لكننا نتكلم هنا عا يتعلق بموقعيته كا قلنا في صراع الهدى والضلال، بشهادته على الناس، با يؤسس للدرجات المختلفة من وجوب طاعته وعدم العصيان، ما يمتد إلى الأمة المسلمة في ذلك لأنه هو الذي أمر اتناعها والتمسك بها.

#### الآيت المباركت

الآية 157 من سورة الأعراف المباركة آية جميلة جداً:

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الامِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالاَنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنْكَرِ وَيُحِلُّ هُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْنُجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنْكِرِ وَيُحِلُّ هُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ اللَّيْكِ وَيَخُولُوهُ النَّبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالاغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾.

#### الأوصاف المختلفت

لو نركز على ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الامِّيَ ﴾ وثم ﴿فَالَّذِينَ آَمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ ﴾، يعني هذه متعلقة مع المسلمين ومع من؟ لا نتوقع أن نخاطب غير المسلمين بآيات الأمة المسلمة وإن كانت الأمة المسلمة هي دعاء إبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُمُ ، ولكن غير المسلمين لا يؤمنون بالقرآن، فالمسلمون هنا الذين يتبعون الرسول النبي الأمي عَلَيْكُمُ فالذين آمنوا به هم المسلمون.

هنا، حتى في صفته البشرية عَلَيْكُ إن له مقاماً خاصاً يندرج في مرجعية عامة من الاتباع والتأسي والنظرة العامة إليه. فالآية تذكر الرسول ثم النبي، ثم تذكر الأميّ أي الصفة البشرية لرجل من أهل مكة (حيث هي أم القرى ومن الممكن

وصف الأمي العرب عموماً أو أهل مكة أو أهل الحجاز كم وصف الأميين في آيات أخرى).

فإذا ما كانت الصفتان الأوليان يأتي منهما صفات ﴿ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاللَّبِي " تأتي وَاتَّبَعُوا النُّورَ ﴾، يعني صفات الرسول النبي، فإذاً صفتا "الرسول" و "النبي" تأتي معهما في الأخير صفات ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ معها في الأخير صفات ﴿ اللَّذِي آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ اللَّذِي أُنْزِلَ معها في الأخير صفات ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ رُوهُ ﴾ أي احترموه.

وهنا "التعزير"، لماذا بمعنى احترموه؟ لأن التعزير له ثلاثة معان:

الأول غير ممكن وهو التأديب، والثاني وهو النصرة والثالث هو الاحترام؛ بها أنه جاء بالنصرة منفصلة عن التعزير، ﴿ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُ وهُ ﴾، من غير المعقول إذاً عزّروه يعني أيضاً نصروه، يكررها، فالقرآن لا يفعل ذلك دون سبب، وعليه فإن ﴿ وَعَزَّرُوهُ ﴾ هنا ليست النصرة، فهي إذاً الاحترام.

فهذه الصفة البشرية أنك لو جلست إلى رسول الله عَلَيْكُ وأنت ليس في ذهنك أن تتلقى منه شيئاً من أمور النبوة أو الرسالة، أو هو جالس وأنت جالس معه تأكلان، كأي اثنين يفعلان ما يفعله غيرهما، أنت إن كنت من المؤمنين به فيجب عليك أن تحترمه، وهذا الاحترام ممتد في جميع الحياة – لأن النصرة ممكن أن

تكون في مقاطع منها فقط، نصرة في حرب ونصرة في موقف، والاتباع أيضاً في مقاطع منها فقط لأن رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه المتدت الحياة اليومية، الاتباع سيكون ليس لجميع أمور الحياة، ليس لجميع أحواله، والنصرة كذلك – أما الاحترام فعلى الدوام، أنت تحترمه في جميع أحواله.

## صفاته النساء وآيات الأمم المسلمة

أما الربط مع آيات الأمة المسلمة لهذه الآية المباركة:

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالانْجِيلِ ﴾،

فإننا نذكر العلاقة لهذا الرسول عَلَيْكُ بأهل الكتاب - النصاري واليهود - الذين هم ضمن ورثة خط إبراهيم الله .

الآية تقول لهم:

هذا الرسول الذي هو من نسل إبراهيم المتلط الذي أنتم تؤمنون به تجدون العلم به في كتبكم المقدسة، فهو الذي يتوجب أن تتبعوه مهم كانت الصفة في رسالته وفي نبوته وفي بشريته، تجدونه عندكم تجدون صفاته عندكم مكتوبة، مع العلماء منكم، فيجب عليكم أن تتبعوه، وهذا الاتباع فيه المصلحة الكبيرة لكم لأنه

سيضع عنكم إصركم والأغلال التي كانت عليكم، مما جعلها الله عليكم عقوبة على ما فعلتم من قبل.

هذا الاتباع الصحيح للرسول المعدد البعثة، لما خضعوا للدليل فإنهم لم يكتفوا ولاسيا اليهود في القرون الأولى بعد البعثة، لما خضعوا للدليل فإنهم لم يكتفوا باتباع رسالة المصطفى القرية ولكن أيضاً باتباع أهل بيته الذين هم الذرية المسلمة في هذا البحث، لاسيا وهم يجدون في الكتاب المقدس عندهم إشارات إلى الأمة المسلمة الأثمة الاثني عشر علي في الكتاب المقدس المفقة لهذا الرسول عندما يأتي إليه لم يجبره أحد على أن يتبع هذا الرسول ويؤمن به، فستكون من المفارقة أن يأتي فيؤمن به ويدخل في دينه ويتبعه ويقول أنا أتبعك في هذا ولا أتبعك في هذا ولا أتبعك في هذا، لا يجوز هذا، فوجد أن القضية كلها مرتبطة ببعض – فمن بعد الرسول لا بد من أمناء على الرسالة فآمن بهم بعض اليهود والنصارى الذين أنعم الله دخلوا إلى الدين، وإلى اليوم أيضاً، كل يوم يحصل هذا مع هؤلاء الذين أنعم الله عليهم بالتوفيق لهذا.

هذه قضية يؤكدها ابن تيمية الحرّاني، في كلام معروف، يقول أن من تشرف من اليهود، من تشرف بالإسلام قال عنهم أنهم غلطوا إذ اتبعوا الرافضة في إيانهم بالأمة المسلمة. هذا رأيه، ونحن نقول بل هؤلاء منّ الله عليهم بهذا لأنهم يعرفون أن إبراهيم المسلمة وإسماعيل المسلمة عبرالذات إبراهيم المسلمة المناعيل المسلمة عليهم وإسماعيل المسلمة الم

## 94 الأمتر المسلمت من ذريت إبراهيم وإسماعيل عليها

الإسحاقي أنه لا يتكلم إلا بها هو يستشرف المستقبل بها هو خط النبوات الذين هم أعلم الناس به.

## الفصل العاشر الرسولَ عَلَيْهِ أَ - مكانته في خلق الله

في هذا الفصل، نتناول مكانة رسول الله الله الله الله على الله من خلال ثلاثة جوانب:

منزلته عند الله، وموقعيته في صراع الهدى والضلال، وشهادته على الناس.

نتناول الجانب الأول، بأمثلة من آيات القرآن، ننظر فيها في لغتها ثم نربطها مع الأمة المسلمة؛ لنفعل نفس الشيء مع الثاني، فالثالث.

\*

### الجانب الأول/ منزلته الله

لو نظرنا في الآيات المباركة التالية:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأْقُرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لِصَرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ آل عمران: 8 ؟

نوع آخر من الآيات ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ ۗ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ الأحزاب: 40؛ نوع ثالث يبين منزلته الله ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَمُ مُ الرَّسُولُ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَمُ مُ الرَّسُولُ لَوْ جَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَحِيمًا ﴾ النساء: 64؛

ثم هناك آيات تصفه الله العبودية ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَـيْلا مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مُنَ اللهِ مُنَ اللهِ مِنَ اللهِ مُنَ اللهِ مُنَ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَالِمُ مَنْ أَلْمُ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ أَلّهُ مِنْ أَلّهُ مِنْ أَلْمُعُواللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مِنْ أَلّهُ مُنْ أَلْمُ مُنْ أَلْم

و ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالِمَينَ نَذِيرًا ﴾ الفرقان: 1،

و ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّ لْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَ أَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ البقرة: 23.

إذا نظرنا إلى هذه الآيات، ثلاثة أنواع من الآيات تبيّن منزلت مُعَلِّقُهُ عند الله من خلال قضايا مختلفة.

# ميثاق النبيين علاستكلا

النبيّون كلهم عليم الله تعالى عليهم الميثاق بعد أن أتمّ عليهم نعمته من الكتاب والحكمة، ثم يأتي الرسول المصدق لما معهم، ﴿ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴾. أخذ الميثاق هذا إما حصل من قبل الخلق أو أن المقصود ما بعد البعثة يبلغون الإيمان

والنصرة، يجب أن يبلّغوا به أممهم ويبشّروا به لكي تؤمن به الأمم وتنصره، ثم يؤكد أن محمداً عَلَيْقِهِ أَن سول الله وخاتم النبيّين.

## شفاعته عَلَيْقِكُ للمذنبين

## درجة عبودية الرسول علي الله الم

الفرقان يعني الذي نزّل الفرقان يعني نزّل القرآن، يفرق بين الحق والباطل)، ﴿ نَزّل الفرقان يعني الذي نزّل الفرقان: 1 وبالتالي فإن العبد المقصود هو محمد مَا الفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ الفرقان: 1 وبالتالي فإن العبد المقصود هو محمد مَا الشركين عن كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ عِمّا نَزّ لْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ يتحدث مع المشركين عن القرآن، وبالتالي فإن الوصف بالعبودية يعنى رسول الله محمداً عَالَيْكُا.

في حين أن استقراء آيات الأنبياء والمرسلين على القرآن نجدها عندما تذكر أحدهم على الآية أو سياق الآيات الأنظر أدناه).

#### ربط الجانب الأول بآيات الأمت المسلمت

التي هي الإطار الذي نتحرك به في تناول هذه الآيات...

أولاً / كونه النبي الخاتم زائداً الرسول الذي أخذ الميثاق من جميع النبين على النبين على الخلق أو عند إرسال كل منهم على النبين على الخلق أو عند إرسال كل منهم على الأمة المسلمة من الإيمان به، فإن هذا يعني بالضرورة أنه الم النبي عندما يزكي هذه الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على فإنه يزكيها لسائر الأمم، وبالتالي فإن قيادتها للأمة الإسلامية تحصيل حاصل؛ فإذا كانت هذه أطلقها رسول الله الم الأمة الإسلامية التي يجب أن تؤمن ولا تستطيع أن تبيّن نخالفتها لأمره ونهيه على المناق المنه المناق المنه المناق المنه المناق المنه المناق المنه المناق المنه الم

ثانياً / كونه عَلَيْقُهُ الله المقام الأعلى في العبودية لله...

هذا بحث نشير إليه إشارة سريعة:

أنك إذا نظرت إلى القرآن ستجد أنه عندما يأتي إلى نبي من الأنبياء علانتكر ويذكره بالعبودية يذكر اسمه معه - ﴿وَاذْكُرْ عَبْدَنَا ٱيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ ﴾ ص: 41، ﴿اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ ص: 17، ﴿ وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ ﴾ ص:45، ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكِرِيًّا ﴾ مريم: 2، وعن المسيح بن مريم للنُّ يقول ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لِّبَنِي إِسْرَائِيلَ الزخرف: 59، يعنى إذا ذكر بالعبودية يذكر اسمه ليبين هذا العبد الذي يقصده هو فلان. فقط عندما يأتي إلى رسول الله عَلَيْقَالُهُ مَكن أن يذكره بلفظ العبودية من دون أن يسمّيه، (ما عدا مورد أو موردين يذكر المسيح التيالاً والتعريف به موجود في آية أخرى في السياق وفي قضية العبد الصالح مع موسى التلك والذي هو حالة أخرى)، فقط رسول الله عَلَيْقَالُهُ عندما يصفه بالعبودية لا يذكر اسمه معه - ماذا يدل هذا؟ إنه تعالى يقول لنا أنه عندما أذكر عبداً من عبادي دون الإسم فقـط فإنـه هـوعُلْمُنْكُ لأنه هو الوحيد الذي وصل إلى الدرجة الأعلى من العبودية لي بحيث هو وحده يستحق هذه المرتبة العالية، لا يحتاج أن أسميه منهم. وطبعاً درجة العبودية الأعلى لله تعالى تعني أنه الدرجة الأعلى في الناس، كلم وصلت إلى الدرجة الأعلى في العبودية كلم ارتفعت في الناس عند الله تعالى.

فكونه بلغ المقام الأعلى في العبودية لله قرينة على أن الذرية المسلمة على وصلوا إلى ذلك المقام الأعلى، مع وجود الفارق طبعاً بينه وبينهم مما نعلمه بالضرورة من القرآن، والحديث في هذا المقام والحال هذه هو ما يجب على جميع الناس العمل بمقتضياته، هذا المقام مقام العبودية الذي يصل عند الله إلى المقام الذي يكون هو الشاهد والشهيد والنذير والبشير للناس عند الله تعالى بهذه الموقعية بهذه المنزلة، والعمل بمقتضياتها له وللذرية المسلمة التي زكّاها للناس، فكما أن الرسول عند الله الماعة والاتباع فإن الذرية المسلمة من أهل بيته الله واجبة الطاعة والاتباع.

\*

## الجانب الثاني/ منزلته عَلَيْكُ في صراع الهدى والضلال

الجانب الثاني من هذا من موقعيته عَلَيْكُ ما سميته منزلته عَلَيْكُ في صراع المحدى الضلال، القضية الأساسية هي خط الأنبياء عَلَيْكُل.

من ذلك ما جاء في الآية 88 من سورة آل عمران ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإبراهيم لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاللهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ ﴾؛

وقوله ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبراهيم وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ الأحزاب: 7؛

وفي قوله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهَ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِهَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الفتح:10.

لو نظرنا في النص باللغة التي نفهمها مباشرة، أولى الناس بإبراهيم الميليّل، نستطيع أن نقول أنه يعتبر المؤسس الثاني لخط الأنبياء على بعد آدم وبعد نوح عليه أولى الناس بإبراهيم الميليّل الذين اتبعوه في زمانه وهذا النبي والذين آمنوا. إذاً هذا الخط الإبراهيمي إضافة إلى الذين اتبعوا إبراهيم الميليّل، طبعاً مفروغ منه حق الإتباع لهذا النبي والذين آمنوا وهي الكلمة العامة للمسلمين.

 مِيثَاقًا عَلِيظًا ﴾؛ هذا الميثاق في المستوى المعين، هذا الميثاق الغليظ، أولو العزم من الرسل عليظًا ﴾؛ هذا الميثاق في حالته، فعندما ذكر رسول الله عَلَيْظُا ما التتابع الزمني في حالته، فعندما ذكر رسول الله عَلَيْظُا جاء به أولاً، ما يدل على أنه مقدم على أولي العزم عليك فيكون مقدماً على جميع الخلق كافة.

#### ربط الجانب الثاني بآيات الأمت المسلمت

إذا أردنا أن نربط الآيات المباركة أعلاه مع آيات الأمة المسلمة نجد فيها يخص إبراهيم المنطقة واضحة ، فالربط بإبراهيم المنطقة هو صاحب الدعاء الأصلي في الموضوع عندما دعا هو وإسماعيل المنطقة عندما كانا يبنيان البيت (رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا

مُسْلِمَيْن لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ . رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ .. ﴾ البقرة: 128 - 129 ، نفس الذي قلناه قبل قليل أن تقديمه عَلَيْقُلُهُ حتى على أولي العزم عَلَيْكُ بلحاظ تقديمه دون مراعاة التسلسل الزمني الذي لاحظه في الأربعة الآخرين علاصلًا يعنى تقديم عترته الهادية الذرية المسلمة عليم للاتباع والطاعة من الناس جميعاً، لأنه عندما هو يزكيها فهو يزكيها إلى الناس جميعاً، ولا يزكيها بجزء من مهمته لأنه ﴿وَمَا أَرْسَالْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَيْنَ ﴾ الأنبياء: 107 و ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ سبأ: 28. كما أن إعطاء البيعة لهم على كما هي له عَلَيْ الله أيا هي بيعة مع الله حقيقة لأن منزلتهم على من بعده في صراع الهدى والضلال هو هذا، في زمانه هو الفارق بين الهدى والضلال، من بعده تريد الهدى تتبعهم علائلًا، فهو زكّاهم إلى الناس وصلوا إلى الدرجة الأعلى من الإسلام، هذه الدرجة التي دعا أن يصل إليها إبراهيم وإسماعيل عليها أهم العَلَم في صراع الهدى والضلال، فمن أوفى لهم ببيعته لهم وببيعـة رسـول اللهُ السُّعَلُّكُ اللهُ ال لهم الشُّكل فسيؤتيه أجراً عظيماً والذي ينكث إنها يضر نفسه.

\*

الجانب الثالث / شهادته على الناس – الجانب الثالث هو شهادة النبي على الناس –

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَـ يْكُمْ جَمِيعًا الَّـذِي لَـهُ مُلْـكُ السَّمَاوَاتِ وَالارْضِ لا إِلَهَ إِلا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الامِّيِّ الَّذِي يُـؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ الأعراف: 158؛

وآية أخرى في المقام ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا وَبَشِّرِ اللَّؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَكُمْ مِنَ اللهِ فَضْلا كَبِيرًا ﴾ الأحزاب: 45-47.

نجد أن الآية الأولى ﴿قُلْ﴾، الله تعالى يقول له ﴿قُلْ ﴾ كي لا يقولون أنه عَلَيْكُ أَي يتحدث من نفسه، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾، الناس جميعاً، ﴿ إِنِّي رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَيِعًا ﴾، رسالتي لا تقتصر على الأميين في مكة، على العرب، بل ﴿رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأرْضِ لا إِلَهَ إِلا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾، هذه الجملة الاعتراضية ﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالارْضِ لا إِلَهَ إِلا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ يقول لهم فأنتم خاضعون لهذه الهيمنة من الله سبحانه وتعالى فعندما يـوصي إلـيكم جميعـاً فلا مجال أبداً للتّفلّت من قبول رسالته، يتحول الخطاب من يا أيها الناس، يتحول الخطاب من الله تعالى مباشرة ﴿فَآمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ ﴾، أنت قلت لهم، إذاً ماذا تريد؟ الله تعالى الآن يخاطبكم ﴿فَآمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الامِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِالله وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾، وصفه بهذه الصفات الـثلاث التي ذكرناها من قبل، "الرسول النبي الأمي"، فهو رسول الله إليكم جميعاً، وهو طبعاً النبي لأن لأن

الرسالة تتطلب ذلك، وهو الأمّي، لا تقولون أنه ليس لنا في الأميين من سبيل وما لنا وهذا العربي أو هذا المكي أو هذا الحجازي، لا.. هذا هو آمنوا به، ﴿ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِهَ إِنَّ بِعُوهُ لَعَلَّكُمْ مَهُ تَدُونَ ﴾.

وأما آية ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَلِيرًا ﴾ فواضحة ، أنه الله على الناس تبشرهم وتنذرهم بالثواب والعقاب بالآخرة ، شاهد على الناس تبشرهم وتنذرهم بالثواب والعقاب بالآخرة ، شاهد عليهم كيف صنعوا ، ﴿وَدَاعِيًا إِلَى الله بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ يعني هذا الرسول كأنه السراج الذي ينير الظلمة ، ما يدل على أن كل ما يأتي به ، لا كها يقول البعض من الجهلة أنه لا نحن نأخذ ذلك ، (يتحدثون بالمصطلحات التي يجونها التي ربها بعضهم يظن أنه سيُنظر بها إليه من مكان عالى، أو أن هذه القضايا ليست هكذا ، هذه في وقته ) ، لا لا ، هذا سراج منير كل ما يأتي به هو ينير لك الطريق، سواء من العقيدة أو الشريعة ، من الواجب ومن المحرم من المستحب وحتى من هديه عَلَيْنَا في عني ما لو أردت أن تتبعه وتقننه فيها يأكل به من طعام أو شراب فهو سيكون قد اختار الأفضل ... هكذا .

#### ربط الجانب الثالث بآيات الأمت المسلمت

أن رسالته عَلَيْكُ للناس جميعاً فبالتالي إن تزكيته لهم عَلَيْكُ هي للناس جميعاً لأن وظيفتهم هي وظيفته عَلَيْكُ ، ولما كان مقام البلاغ يأتي بمقام الشهادة – فبلغت

بعد ذلك يأتوني الذين بلغتهم كيف فعلوا فأشهد عليهم، نجحوا بنسبة 90٪؟ 05٪؟ - فإن شهادته على الناس جميعاً تعني بالضرورة شهادتهم على الناس جميعاً تعني بالضرورة شهادتهم على الناس جميعاً، الأمر الذي سنجده في آيات، من قبيل التي يخاطبهم ﴿لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ البقرة: 143 في آيات الأمة المسلمة التي ستأتي.

كما أن وظيفته على التي تنقسم إلى الشهادة البشارة النذارة الدعوة إلى الله السراج القدوة، القدوة والهادي السراج المنير، شهادة بشارة نذارة الدعوة إلى الله السراج القدوة هذه الوظيفة ستضطلع بها الأمة المسلمة الذرية المسلمة على لأنه من غير المعقول أن هذه عنده عنده عنده عنده المعلمة التي يعلمها أن هذه عنده عنده التي يعلمها إياهم على ويعلمهم إياها قبل أن يزكيهم على فيهم رسولا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ إبراهيم المنافقة ويُوزكِيهم البحث ﴿ رَبُّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ البراهيم المنافقة التي يعلمهم إياها.

# الفصل الحادي عشر المول الفرآن - الانفصال والامتزاج

لأن القرآن حريص على هاتين القضيتين فإننا يمكن أن نجد أمثلة كثيرة في آياته المباركة على هذه القضية المفصلية في الدين: أن يؤكد انفصاله عَلَيْ عَلَيْهُ عَن القرآن بنحو، وأن يؤكد امتزاجه معه تبيان ذلك.

## آيات الفصل بين الرسول المسول الفرآن

إن الآيات التي تفصل بين القرآن بما هو نص من الله والرسول علي القرآن بما هو مبلغ هذا النص عن الله، والتي هي من أروع الطرق التي استخدمها القرآن للدلالة على أنه من عند الله، وأنه لا دخل للنبي عَلَيْقَالُهُ في إنشائه، أي الطريقة للتأكيد على الفصل الواضح بين القرآن وبينه، جاءت تحمل أساليب مختلفة، منها ما يلي...

# منها ما يؤكد أن النبي عُلِيْكُ تعلم القرآن بالوحي:

لأنه عندما أنت تنشئ كلاماً من شعر أو نثر، صحيح أنه لم يكن معك من قبل ولكنك أنت أنشأته فلا يقال أنك كنت عنه من الغافلين، ﴿مِنَ الْغَافِلِينَ﴾ أي كان هناك ولكنك أنت أنشأته فلا يقال أنك كنت عنه من الغافلين، ﴿مِنَ الْغَافِلِينَ﴾ أي كان هناك ولكنك لم تعلم به. فإذاً كيف كان هناك ولم تعلم به لو لم يكن هو بالأصل قد أنشأه غيرك وأنت لم تكن تعلم به؟ ﴿... هَذَا الْقُرْآنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ﴾ من قبل هذا القرآن.

#### ومنها ما يحيل القضية برمتها إلى الله تعالى:

﴿يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لا تَمَنُّوا عَلَيَّ إِسْلامَكُمْ بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَذَاكُمْ لِلايهَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ الحجرات: 17.

الرسول الهادي البشير عَلَيْكُ الذي هو جاءهم بذلك يقول: تعالوا آمنوا بي كرسول من عند الله، مع ذلك يقول لهم: لا تمنو علي، الله يمن عليكم، القضية بينكم وبينه، الله يمن عليكم أن هداكم وليس أنا – فصلٌ عن الله تعالى، فصلٌ عن القرآن.

بل تصل القضية إلى حد أن الله تعالى يجذّر الناس حتى من الشرك من خلاله تصوّر:

﴿ وَلا يَصُدُّنَكَ عَنْ آَيَاتِ اللهِ بَعْدَ إِذْ أُنْزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلا تَكُونَنَّ مِنَ المُشْرِكِينَ. وَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَمَا آخَرَ لا إِلَهَ إِلا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلا وَجْهَهُ لَـهُ اللهُ عَنْ المُشْرِكِينَ. وَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَمَا آخَرَ لا إِلَهَ إِلا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلا وَجْهَهُ لَـهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ القصص: 8 - 8 8.

يخاطبه عَلَيْ الله عَلَيْ الل

## أكثر من ذلك – الشرك نفسه:

﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ الزمر: 65.

مع أنه من المستحيل عليه عَلَيْكُ أن يشرك طرفة عين! وكيف يشرك وهو الذي أخذ الله تعالى له عَلَيْكُ ميثاق الأنبياء علي جميعا، والأنبياء علي جميعا كلهم لا يمكن أن يشركوا بالله طرفة عين ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾، أي كل من الأنبياء علي عندما أوحي إليهم ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾،

(وكيف يشرك عَلَيْكُ وقد خالط القرآن وجوده كله، فإنه لم يكن أصلاً تعليماً عقلياً محضاً: البعض عندما يقرأ مثلاً أن جبريل المنتيك كان يراجعه عَلَيْكُ مرة بالسنة وفي آخر سنة راجعه عَلَيْكُ مُرتين، يعني كأنها يقول له إقرأ لنرى إن كنت حافظاً بشكل صحيح؛ لا! إن كان هذا صحيحاً فتكون في القضية الخارجية، أما القضية الداخلية فإن الله تعالى يقول ﴿ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ البقرة: 97، فلم يقل نزله على عقلك، فإنه نزله على قلبك – صحيح جاء العقل باستخدام مفردة نزله على عقلك، فإنه نزله على قلبك – صحيح جاء العقل باستخدام مفردة

فلمن الكلام موجّه، إذاً؟

إلى الناس - يقول لهم: قضية الشرك لا هوادة فيها، لو على فرض المحال أن هذا النبي عَلَيْكُ الذي بعثتُه فيكم أشرك بي فقد أحبط عمله كله، كل ذلك العمل من الدعوة والجهاد والمعاناة لي ويكون من الخاسرين، فكيف بكم أنتم؟

هذا هو الواضح من اللغة العربية، لغة القرآن، عن الانفصال بين القرآن وبين الرسول عَلَيْقَالُهُمْ.

# آيات الامتزاج بين الرسول المنافقة والقرآن

أما آيات الامتزاج بين القرآن والرسول عَلَيْظُهُم فهي أنواع أيضاً:

منها ما يتعلق بالرسالة كلها /

هذه الرسالة ما هي؟ هي نص القرآن مع البيان الرسولي. لا تعتقدوا أنها النص وحده، فإنه ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا كَانَ أَبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْتًا وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ كسُبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْتًا وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ المائدة: 104.

## ومنها ما يتعلق بالرسالة كلها من حيث السلب أو المعادي لها /

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ الأنفال: 13.

## ومنها ما يتعلق بعلاقة الأمة الإسلامية بالمشركين والأعداء/

﴿ بَرَاءَةٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ . فَسِيحُواْ فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَأَنَّ اللهَ مُحْزِي الْكَافِرِينَ . وَأَذَانُ مِّنَ اللهِ وَأَنَّ اللهَ مُحْزِي اللهِ وَأَنَّ اللهَ مُحْزِي اللهِ وَأَنَّ اللهَ مَوْدِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُمْ فَهُوَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُمْ فَهُو وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُمْ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ فَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ اللهِ وَبَشِّرِ اللهِ يَن كَفَرُواْ بِعَذَابِ خَيْرٌ لَكُمْ فَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ اللهِ يَن كَفَرُواْ بِعَذَابِ أَلِيم ﴾ براءة: 1.

أي أن الله ورسوله بريئان من المشركين حتى يتوبوا من الشرك ﴿ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾، وإلا ﴿ وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ اللَّذِينَ كَفُرُوا بِعَذَابِ أَلِيم ﴾.

#### صالف ومنها ما يتعلق ببيت الزوجية للرسول عَلَيْظُكُمُّ /

﴿ وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الاخِرَةَ فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ اللهِ وَرَسُولِهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الأحزاب: 29، ثم الآية 31 بعدها ﴿ وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ اللهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُؤْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا ﴾.

فهاذا نفهم من اللغة الواضحة لهذه الآيات المباركة؟

إننا نفهم مباشرة قوله تعالى لهم: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ ما أنزله الله من قرآن. حسناً أن الدعوة الإسلامية ﴿تَعَالُوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ ما أنزله الله من قرآن. حسناً ﴿وَإِلَى الرَّسُولِ ﴾ هو ﴿وَإِلَى الرَّسُولِ ﴾ هو النص، إذاً ﴿وَإِلَى الرَّسُولِ ﴾ هو البيان الرسولي للنص ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ كُرَ لِتُبُيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ النحل: 44.

هذا الامتزاج لا يفصل بين النص القرآني والبيان الرسولي. نعم هناك قرآن مبين، آيات بينات، وسنجد أن هناك همّا عَلَى الرَّسُولِ إِلا الْبَلاغُ المائدة: 99 يبلّغ النص فيه، لكن على العموم في الغالب الأعم هو البيان. وحتى الكلام والنصوص التي هي واضحة ومبينة هناك آفاق مختلفة يدلنا الرسول عَلَيْكُ عليها.

وأما الآية الثانية ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾، فإنها تقول أنّ خلافك، أنّ بُعدك، أنّ صدّك عن رسول

الله عَلَيْهِ أَنْ هُو بِمِثَابِة صدّك عن الله، هو الذي جاءك بها عند الله تعالى، فالموقف من الرسالة ممتزج فيها الله عزّ وجلّ والرسول عَلَيْقَكُ أَ.

والآية التالية ﴿بَرَاءةٌ مِّنَ الله وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدتُّم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾، صحيح أن الرسول عُلِيْكُ هو الذي وقع المعاهدة معهم (الهدنة) لكنه وقعها بأمر الله، ولذلك الله تعالى يقول أنه الآن نزل الأمر بالبراءة وأعطيتكم أربعة أشهر فُسحة، فالبراءة من الله ورسوله عَلَيْقَكُ وبعدها يقول ﴿ وَأَذَانُ مِّنَ الله وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ﴾؛ يعنى لا تتوهموا أن الرسول عَلَيْظُكُ هـ و يريد أن يخالف الهدنة، أو أنه الآن يريد أن يتراجع عما عاهدتم، لا، ولكن هو الذي يبلّغ عني، يوقّع معكم، يفسخ الاتفاق ويتعامل حسب ما أنا أقول له لأنه لا ينفك عن أمري ونهيى؛ ﴿أَنَّ اللهَ بَرِيءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ الله والرسول بريئان، فلم يقل "الله ورسوله بريئان من المشركين"، بل يجعل البراءة من الله بالأصل فلا تقولوا أن الرسول تراجع من تلقاء نفسه، كلا! الرسول الشُّولُ أيجب أن يتراجع لأن الله تعالى هو الذي أمره بـذلك، إيـذاناً ببـدء مرحلة جديدة. (هذا التقديم والتأخير من دقائق القرآن الجميلة جداً التي تجمع بين أكثر من جانب - في المعنى وفي البلاغة وفي بعض أنواع إعجاز الكتاب العزيز -لس هنا محل سانها.)

#### هذان الإطاران وآيات الأمت المسلمت

كما في الفصول السابقة، نفس الشيء، قضية سواء بسواء، الأمة المسلمة من فرية إبراهيم وإسماعيل عليه المستكون المقدمة إلى الناس في هذين الإطارين: إطار الانفصال عن القرآن وإطار الامتزاج بالقرآن.

أما إطار الفصل التام عن القرآن فمن أجل (أ) دفع الشبهة عنهم عليا بعيداً، لا يأتون بشيء هو من عندهم عليا و (ب) لدفع الغلو فيهم بعيداً، بحيث لا يستطيع المغالون أن يقولوا أن القرآن هم الذين يحركونه كها يشاؤون، بل هو مفصول عنهم عليا القرآن من عند الله وهم الأمناء علي القرآن، هم الذي يبينون القرآن، وهم عليا الذين يحرسون القرآن.

كما في إطار الامتزاج بالقرآن؛ كيف؟ من أجل تثبيت طاعة الناس لهم عليسكر ووجوب الانتباه التام في الوقوع في معصيتهم عليسكر. إمتزاج بالقرآن قلنا أن الناس يقول لهم ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا الله الله الله الله الله عليه التي يزكيها عَلَيْهِ آبَاءَنا الله عَلَيْهِ آبَاءَنا الله عَلَيْهِ أَبَاءَنا الله عَلَيْهِ أَبَاءَنا الله عَلَيْهِ أَبَاءَنا الله عَلَيْهِ أَبَاءَنا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ أَبَاءَنا الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

بالجملة، الانفصال والامتزاج هما لتحقيق الأمرين:

الأول / تحقيق دفع الشبهة عن مصدر القرآن ودفع الشبهة عن مصدر الأحكام الشرعية بالنسبة للأمة المسلمة؛ نعم، لا يقول أحد أنهم علا يأتيهم الوحى، ولكن لكى لا يُقال أن هذا النص القرآني أو ذاك من عندهم؛

# 116 الأمن المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل المناه

والثاني/ بالمعاكس، لأجل دفع محاولة التخفف من طاعتهم على أو من معصيتهم على لله المعاكس، لأن هذا كما لا يجوز في حال الرسول على المبعوث فيهم لا يجوز في حالتهم على الله المبعوث فيهم لا يجوز في حالتهم على الله المبعوث في حالتهم على الله المبعوث في المبعوث في المبعوث في المبعوث في حالتهم على المبعوث في المبعوث في حالتهم على المبعوث في المبعوث في

# الفصل الثاني عشر المرجعية المحمدية

قلنا أن رسول الله عَلَيْكُ أَفِيه هذه الجوانب الثلاثة:

- جانب الرسول المبعوث فيهم
  - جانب النبي
- -جانب الرجل البشر والتي سميتها المرجعية المحمدية، حيث أنها بنطاق محدود بخصوص "التشريع" ولكن بنطاق أوسع جداً في "الهددي" طريقته، سمته، نهجه، مما هو ليس في الحلال والحرام مما يتعلق بشخصه الكريم.

\*

#### صعوبة الفصل

قبل أن أعرض أمثلة من الآيات المتعلقة بالمرجعية المحمدية، أود أن ألفت إلى صعوبة الفصل بين الرسول والنبي والرجل محمد عَلَيْوْلْكُمُ، وذلك إذا نظرنا في الآية التي ذكرتها من قبل:

﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الامِّيُّ الصفات الثلاث ﴿ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالانْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَمُّمُ

الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالاغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمْ فَاللَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُ وهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنَّزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ اللَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُ وهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنَّزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ لِحُونَ ﴾ الأعراف: 157.

هنا كها نجد أن الإيهان به، إتباعه كرسول ونبي ورجل، تندمج فيه ﴿آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ ﴾ أي احترموه ﴿وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ ﴾ من القرآن والحكمة، فإنه يصعب الفصل بين الجوانب الثلاثة، لتعطي مرجعيات ثلاثة يتوجب على المؤمنين ملاحظتها ومراقبتها والعمل إزاءها.

ولكن الذي نستطيع قوله أن صفته البشرية، صفة محمد عَلَيْ البشر الرجل، تتعلق بالجانب الثالث من الدين وهو "الأخلاقيات" وهذا الذي نسمّيه "الهدي المُحمّدي"، الذي فيه إطار السنة النبوية، كما أن فيه إطار المحمدية التي هي مما اختاره هو عَلَيْ الله أن أن إختاره مما يعجبه، والذي يتفق المسلمون أو معظم المسلمين أنه عَلَيْ الله كان كنار الأفضل من بين الخيارات. أي أنه يختار الأفضل من بين بدائل طريقة الطعام، طريقة المشي، طريقة النوم، طريقة الكلام. وهذه "الأفضل" إن نسبتها إلى ذكائه فهو أذكى الناس فسيختار الأفضل، وإن نسبتها إلى العناية الإلهية فإنه يختار الأفضل، فهذا لك.

وكما ورد عن أمير المؤمنين الملك عندما وصفه قائلاً: ((وَقَرَنَ اللهُ بِهِ مُـذْكانَ فَطِيماً)) منذ فُطم على الرضاعة، أي عندما أتم من عمره الشريف سنتين، ((مُذْكانَ

فَطِيهًا أَعْظَمِ مَلَكِ مِنْ مَلائِكَتِهِ يَأْخُذُ بِهِ سُبُلَ الْمَارِمِ وَخَيْرَ أَخْلاقِ العَالَمِ لَيْلَهُ وَنَهَارَه)) (نهج البلاغة: الخطبة 224).

فالنتيجة ستكون أن هَديه عَلَيْكُ سيكون الأفضل، فهذه الصفة البشرية تتعلق بالهدي. الجانبان النبوي والرسالي هما الأكثر تعلقاً بالدين في جانبي العقيدة والشريعة.

\*

#### المرجعية المحمدية في التشريع

أما نصوص الآيات فنأخذ منها نصين: أحدهما معلوم في قضية التشريع بشكل خاص محدد، والثاني بشكل أعمّ.

## النص الأول

الآيات المباركة: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ وَرَجَكَ وَاتَّقِ اللهَ وَتُخْفَى فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَاكَهَا لِكَيْ لا يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ فَلَمَا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَاكَهَا لِكَيْ لا يَكُونَ عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضُوا مِنْهُنَّ وَطَرًا وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً . مَا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيهَا فَرَضَ اللهُ لَهُ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَرًا مَقْدُورًا . الَّذِينَ فِيهَا فَرَضَ اللهُ لَهُ سُنَّةَ اللهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلا اللهَ وَكَانَ أَمْرُ اللهُ حَسِيبًا . مَا كَانَ عُكَلً شَيْءٍ مُن رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَى اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهِ اللهُ بِهُ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَمَالًا اللهُ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهُ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهُ اللهُ إِلَى اللهُ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَى اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ بِكُلُ اللهُ وَخَاتَمَ النَّيِيِّينَ وَكَانَ اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَيْهُ اللهُ إِلَا اللهُ وَخَاتَمَ النَّيِيِّينَ وَكَانَ اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَكَانَا اللهُ وَكَانَ اللهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ إِلَى اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

## النص الثاني

﴿ فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لا تُكلَّفُ إِلا نَفْسَكَ وَحَرِّضِ اللَّوْمِنِينَ عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللهُ أَشَدُّ بَأْسًا وَأَشَدُّ تَنْكِيلاً ﴾ النساء: 84.

## ما الفهم المباشر من النص؟

أما النص الأول، فإننا نجد أن في الآيات الأولى من سورة الأحزاب قضية تطليق زيد بن حارثة المُنْ من زينب المُنْ والتي تزوجها النبي عَلَيْ الله أَ فيها بعد، فهي من أمهات المؤمنين، وكانت ممتعضة أصلاً من الزواج من زيد، فكانت تجد نفسها أنها ابنة عمة النبي المُنْ أوهى من بني عبدالمطلب، وزيد كان عبداً مملوكاً تبنّاه النبي الله النبي الما العرب تحرّم أن يتزوج الرجل طليقة ابنه بالتبني. أي أن الرجل لا يجوز له أن يتزوج من امرأة كانت زوجة ابنه بالتبني ثم طلقها الأخير، لأنهم كانوا يعتبرون الإبن بالتبني كأنه ابنه الحقيقي، فكان عندهم حراماً حرمة شديدة أن يأتي أبوه بالتبني فيتزوج طليقته. هذا نجد اليوم في العالم الغربي حيث فيه تشريع التبني قانوناً، فعندما يتم تبني إبن أو بنت يُسجّل الإسم بإسم العائلة الجديدة للرجل أو المرأة الذين يتبنونه، حتى يتغبر اسمه فعند الناس هذا يصبح ابنهم. وهي علاقة انتهت في المجتمعات الإسلامية لأن الإسلام أصلاً أبطل التبني، لكن في وقتها كان لا يزال التبني مباحاً.

كان زيد المسلام، حتى أن كان زيد المسلام، حتى أن زيداً كان يسمى – على ما روى – "زيد بن محمد". هذه القضية، في علم الله، ما كان يمكن أن تُكسر إلا بأن يحصل مع الشخصية العليا عندهم في مكانته في قومه كهذا الشخص الصادق الأمين المعظم من آل عبدالمطلب الـذين هـم سـادة مكـة، وهـو الأعلى كونه الآن هو رئيس المجتمع المسلم الجديد. النص يخبرنا أن رسول اللهُ عَلَيْكُ كَان يقول له: ﴿ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾ بسبب الحرج الشديد في ذلك لأنه يعلم أنها بالنسبة إليهم كانت حرمة شديدة ستُكسر بهذه الطريقة، فمن الممكن أنهم - ولا سيم المنافقون واللذين في قلومم مرض - سينتهزونها فرصة فيطعنون ويهرّجون ويفترون. وبالفعل وجدنا من المؤسف أن النيـل مـن رسـول اللهُ عُلَيْقُكُ حصل، ففي بعض الروايات قالوا أن رسول اللهَ عَلَيْقَكُ أُعجب بها، والكلام كله كذب في كذب لأنه مخالف تماماً لما كان عليه من الخلق والحشمة والنبل والحيطة على المسلمين كيف بمن هو من أقرب الناس إليه.

فمن هذا نستطيع أن نفهم أن محمداً بن عبدالله على ألم مرجعية بصفته البشرية لأنه صار واجباً على الجميع أن لا يسيروا مع ذلك العُرف أن لا يتزوجوا من طليقات أبنائهم بالتبني، لأن هذا كان عُرفاً ولم يكن قانوناً منز لا من الساء. فهذا الأمر يشمل أي أمر آخر يجب على المسلم أن يهتدي به بهدي النبي عَلَيْقَالُهُ ، بهدي محمد عَلَيْقَالُهُ أنها صغر أو كبر في الأمور.

وأما النص الثاني، آية التحريض على القتال ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لا تُكلَّفُ لِهُ اللهِ اللهِ لا تُكلَّفُ اللهِ وَحَرِّضِ اللَّوْمِنِينَ ﴾، هنا واضحة: "أنت قاتل"، أمر إلهي بالقتال في سبيل الله، وأن هذا في إعداد القوة اللازمة للقتال، التكليف الواجب عليك فقط، أنت لا تستطيع أن توجبه على الآخرين من أتباعك. فهاذا تصنع معهم وأنت بحاجة إلى جيش؟ ﴿وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

و ﴿وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فيها أيضاً نكتة، لم يقل "وحرض الذين آمنوا" بل قال ﴿ وَحَرِّض الْمُؤْمِنِينَ ﴾، فإن مصطلح "الذين آمنوا"، كما أشرت وأشير مراراً، أنه المصطلح القرآني لجميع المسلمين، المسلمين الذين آمنوا أي الذين أعلنوا أنهم آمنوا بالدين الجديد ودخلوا به وصاروا مسلمين، لهم ما على المسلمين وعليهم ما عليهم دون استثناء، أي أحد يدخل في الدين يصبح كما الآخرين؛ ولكن بما أن هؤلاء فيهم المنافقون وفيهم الذين في قلوبهم مرض وفيهم المتزلفون وفيهم النذين سيكفرون بعد الإيان بنص القرآن ﴿قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيهَ إِنْكُمْ)) أو ﴿إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آَمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا﴾، فإن الله تعالى يفرّق بين الذين آمنوا الذين فيهم الأصناف كلها وعلى رأسها المؤمنون، عن المؤمنين الذين هم مؤمنون حقاً، ف ﴿ وَحَرِّض المُّؤْمِنِينَ ﴾ أي التحريض الذي يأتي بالفائدة والنتيجة هي أن يقوموا ويتجهزوا ومنهم القوة التي تقاتل وتأتي بالنتائج يأتي عليها الفتح هم المؤمنون. طبعاً رسول اللهَ عَلَيْقُكُم يحرّض الجماعة المسلمة كلها، ولكنه يريد أن يقول أن هؤلاء هم الهدف، هدف تحريضك. فهذه أيضاً آية القتال والتحريض عليه تنطلق من الجانب البشري الفردي حيث أن التكليف له وحده زائداً يقوم بتحريض المؤمنين، لأن الآية لو كانت تتعلق بالمرجعية النبوية في إدارة الصراع مع الكافرين كما نشير إلى المرجعية النبوية في آيات النبي عَلَيْقَالُهُ أَوْرِبِهَا تكون الآية أكثر صراحة فيه في الأمر بالتحريض.

#### الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

إننا نجد في قضية زيد بن حارثة على صلة بقضايا مختلفة حصلت لأفراد من الذرية المسلمة على في حياة على والحسن والحسين المسلمة على في حياة على والحسن والحسين المسلمة على التى اشتغل بها الباحثون واشتغل العامة بها.

مثال ذلك قبل على المنطق بالتحكيم مع وجود القوة العسكرية، وقبل الحسن المنطق بالصلح مع وجود القوة العسكرية، بينها قاتل الحسين المنطق على قلة الناصرين، فكل واحدة انطلقت حولها الأسئلة، وجاءت إجابات بعضها محتملة وبعضها شبه مؤكدة وبعضها مؤكدة قطعاً لوجود النص من العترة الطاهرة على النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله قبل وقوع الأحداث. هل كان الإمام من هؤلاء الأئمة على الكل مقام مقالاً؟ وهكذا.

هذه الآية كانت حالة معينة، العُرف الاجتهاعي يقول هذا لا يجوز، ثم يأتي عمل المعصوم، هنا النبي عَلَيْقُلْهُم، لضرب هذا، فتنطلق الأسئلة لماذا؟ لماذا حصل

هذا؟ لو لم ينزل النص القرآني فيه لبقي الناس يغمزون ويلمزون في النبي الناس الناس يغمزون ويلمزون في النبي الناس وقد فعلوا مع وجود الآية فما بالك لولم تكن؟

وأما آية القتال وتحريض المؤمنين فأيضاً نجدها واضحة كيف أن الأئمة على المنافعة كانوا يحرّضون وحسب، فالإمام على المنافعة كان يحرض ويجمّع. وعندما جاءه خبر إحدى غارات معاوية على الأنبار في العراق ومقتل الأشرس بن حسان البكري وأصحابه (رحمهم الله) خطب في الناس قائلاً: ((إنّ أخاكُم البكريّ قد أُصيب بالأنبار، وهُو مُغتَرُّ لا يخافُ ما كان، واختارَ ما عندَ الله على الدنيا، فانتدبُوا إليهِم حتى تُلاقُوهُم)) فلما لم يجيبوه لم يأمرهم، بل "خرج يمشي راجلاً حتى أتى النخيلة" إلى آخر الرواية – فمن يريد أن يأتي يأتي (نهج البلاغة الخطبة 27).

وحتى الحسن التي وقف وقال: ((ألا وأنَّ معاوية دعانا إلى أمرٍ ليسَ فيهِ عِزُّ ولا نَصَفَة، فإنْ أرَدتُمُ الموتَ رَدَدناهُ عليه وحاكَمناهُ إلى اللهِ عَزَّ وجَلَّ بِظِبا السَّيوف، وإنْ أَرَدتُمُ الموتَ رَدَدناهُ عليه وحاكَمناهُ إلى اللهِ عَزَّ وجَلَّ بِظِبا السَّيوف، وإنْ أَرَدتُمُ الحياةَ قبِلْناهُ وأخَذْنا لكُمُ الرِّضا)) (سير أعلام النبلاء ج3 ص 269 وتاريخ دمشق ج13 ص 268 وغيرهما)، يخيرهم بين القتال والإبقاء على أنفسهم؟ فصاحوا دمشق ج13 ص 268 وغيرهما)، يخيرهم بين القتال والإبقاء على أنفسهم؟ فصاحوا :"البقية البقية" مختارين الحياة؛ عند ذلك، حُسمت القضية باتجاه الصلح والهدنة.

فهذا الربط موجود لهذه المرجعية المحمدية بصفته البشرية المُثَلِّقُ أَبُسُكُلُ اللهُ المُرجعية المحمدية بصفته البشرية المُثَلِّقُ اللهُ المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل على المُثَلِّمُ اللهُ المُلمة وهم الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل على المُثَلِّمُ اللهُ ا

# الفصل الثالث عشر المرجعية النبوية

قلنا أن هناك مرجعية محمدية بشرية بصفة الأمين، وهناك مرجعية نبوية بصفة النبي، وهناك مرجعية رسولية بصفة الرسول ﴿ اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الامِّيَّ اللَّمِيَّ النبي،

وقلنا أن المرجعية المحمدية بصفته البشرية ضيقة في نطاق التشريع ولكنها واسعة في نطاق الهَدْي، إتباعه بطريقته ومنهاجه في الحياة.

المرجعية النبوية هذه فيها أيضاً الجانبان: التشريعي والإداري، إدارة المجتمع، فهي ذات نطاق أوسع من المرجعية البشرية مرجعية الأمي، وهي أضيق من المرجعية الرسولية المتعلقة بالرسالة كلها التي لها امتداد الزمان والمكان والآفاق التي يتحرك فيها الدين.

نأخذ هنا نصاً واحداً لكل من الجانبين: الإدارة والتشريع.

أما في **الإدارة** فنأخذ النص التالي:

﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُولُو الارْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى اللَّهُ مِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُولُو الارْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى اللَّهُ مِنَ اللَّوْمِنِينَ وَاللَّهَاجِرِينَ إِلا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُمْ مَعْرُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ الأحزاب: 6.

وأما في التشريع حركة المرجعية النبوية في التشريع فالآية المباركة:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَ رَبَّكُمْ لا ثُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلا يَخْرُجْنَ إِلا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يَجْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ الطلاق: 1.

## الجانب الإداري في المرجعية النبوية

هنا نجد أن الصفة النبوية مقارنة بالصفة الرسولية، الصفة النبوية تتعلق بالأمور الإدارية والإجرائية منه المسلطة على كرئيس للدولة ومنظم لشؤون المجتمع الوليد، كما نجده في إصدار الأمر الإلهي في هذه الشؤون، من خلال النبي المسلطة الوليد، كما نجده في إصدار الأمر الإلهي في هذه الشؤون، من خلال النبي المسلطة الوليد،

يعني من الخطاب في الآية الأولى ﴿ النّبِيُّ أَوْلَى بِ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ وفي الثانية ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ إِذَا طَلّقْتُمُ النّسَاءَ ﴾ الله تعالى يتحدث معه، ومعنى هذا أن الحكم الشرعي الذي سينزل وهذه التعليات الإدارية ستتحرك من خلال مرجعيته النبوية. ونحن نعلم أن مقام النبوة مساحة حركته أضيق من مقام الرسالة، لأن النبي يمكن أن يكون في قومه في عشيرته فقط، يعني إبراهيم للمُنالِّ رسول، رسالته عالمية، آمن له لوط للمليلُّ الذي هو نبي يتحرك في نطاق ضيق، أضيق بكثير من نطاق حركة إبراهيم للميلًّ . فإصدار الأمر الإلهي في هذه الشؤون من خلال النبي سواءً

بإعلام المسلمين عن مختصات النبوة ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ أو من خلال توجيه الخطاب إليه ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾، وهو موجود في القرآن في العديد من الآيات، يعلمنا أنه يتحرك من هذه المرجعية.

فلو نظرنا إلى الآية الأولى ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ هـذه مهمـة حداً:

الإنسان له ولاية على نفسه لا يتقدم عليه فيها أحد، أي لا يستطيع أحد أن يأتي ويقول لي أنت اذهب وانعل كذا وكذا، يأتي ويقول لي أنت اذهب وارم بنفسك في النهر، أنت الآن اذهب وافعل كذا وكذا، أجبرك عليه، لا أحد يستطيع؛ ولكن النبي عَلَيْ الله يستطيع، لأن الله تعالى جعل له الولاية على المؤمنين أعلى من ولايتهم، متقدمة على ولايتهم على أنفسهم. هنا، لو قال "أنا أولى بكم من أنفسكم" لما قبلوا منه، لقالوا إنه يتكلم من عنده، لكن نزلت آية قرآنية ﴿النّبِي المؤمنين مِنْ أَنْفُسِهِم ﴾ يتحدث عنه معهم - تصور كيف أنه عليك بهذا الشكل.

و ﴿ أَزُواجُهُ أُمَّهَا مُهُمْ ، هذه الصفة لا توجد صفة لأحد من الناس، تصبح هي أمّاً للآخرين، لا يوجد هكذا شيء؛ لكن هنا النبي المُعْلَقُ أزواجه تصبح لهن مكانة الأم – لم يقل مكانة الخالة أو العمة أو الأخت ولكن الأم، لأننا نعلم أن الأم هي الوحيدة التي يبقى لها الاحترام ويبقى لها وجوب الرعاية مهما فعلت وصنعت،

فأعطى هذه الصفة، هذا من جانب. من جانب آخر، لأن هذا بيت النبي عَلَيْكُ ولا يريد الله تعالى أن يُتَوصَّل إلى رسوله عَلَيْكُ الله المعن من خلال الأزواج، فمنع ذلك منعاً باتاً بأن أعطى لهن مرتبة الأم.

فموضع الشاهد ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا يُهُمْ ﴾ فأصبح بولايته عليهم له الحق في إدارة المجتمع بأية طريقة يراها مناسبة، إلى الدرجة التي يستطيع أن يقول لك أنت الآن هذا تنّور مُسَجَّر ارم نفسك في التنور لأن هذا فيه مصلحة الدين، أنت الآن إفعل كذا، تفعل كذا، يجب عليك، ﴿النَّبِيُّ اللّٰن هِذَا فيه مصلحة الدين، أنت الآن إفعل كذا، تفعل كذا، يجب عليك، ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِاللَّوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ - لن تستطيع أن ترفض على أساس أنك لا تستطيع أن تجبرني على شيء، أنا لا يعجبني هذا، لا أظن، أو ما يشبه.

## الجانب التشريعي في المرجعية النبوية

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ. ﴾ هنا يتحدث مع النبي عَلَيْكُ ، يُنزل إليه التعليمات الإدارية كيف يدير هذه القضية، قضية موجودة في المجتمع وفي كل مجتمع ولن تنتهي، وهي قضية الطلاق.

ف ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ ماذا تفعلون؟ ﴿ فَطَلِّقُو هُنَّ لِعِدَّتِمِنَّ.. ﴾ هذا جزء من التشريع؛ ﴿ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ كم طولها؛ ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ رَبَّكُمْ ﴾ يرجعنا إلى مقام التقوى لأن كثيراً من التجاوزات تحصل عند الطلاق، تحصل ضد النساء؛

﴿لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلا يَخْرُجْنَ إِلا أَنْ يَـاْتِينَ بِفَاحِشَـةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ كلها إجراءات إدارية؛

﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾ يا أيها النبي تلك حدود الله، قل للناس هـذا لـيس مـن عندي، وأن هذا من عندي، أنا الذي أنزلت عليك التعليمات؛

﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ التي قيل في تفسيرها أنها نزلت في القضية الأخرى – قضية ماذا في الطلاق والتسريح سراحاً جميلاً الخ... هذا ليس هو موضوعنا هنا.

الشاهد هنا في الآية وهو المرجعية النبوية في إطار التشريع ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾، ﴿لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُـوتِهِنَّ ﴾، طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾، ﴿لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُـوتِهِنَّ ﴾، هذا اعتبره بيتها حتى تنتهي العدة.

هذا ما تقوله اللغة من هاتين الآتين، آية التشريع وآية الإدارة.

#### الآيات الكريمة وآيات الأمة المسلمة

فإذا أردنا أن نربط ذلك مع آيات الأمة المسلمة، فسنجد أن آية ولاية النبي عَلَيْ اللَّهُ النَّبِي اللَّهُ مِن أَنفُسِهِم من أوضح ما يكون في العلاقة

وقف عَلَيْ رَسولُ الله؟)) قالوا: "بلى"؛ ((ألستُمْ تشهَدُونَ أَنَّ الجُنةَ حَقَّ والنارَ عَنْ في القُبور؟)) قالوا: "بلى" ... إلى أن قال عَلَيْهُ مِنْ أنفُسِكُم؟)) هي هذه الآية، أولستم تشهدون بهذا؟ تشهدُونَ أَنِّي أَوْلى بكُم مِنْ أنفُسِكُم؟)) هي هذه الآية، أولستم تشهدون بهذا؟ قالوا: "بلى". لماذا قالوا: "بلى"؟ لأن هذا الذي نزل عليهم في القرآن وبلّغه عَلَيْهِ أُولى إليهم منذ سنوات قبل ذلك، فالقضية أصبحت معلومة أن رسول الله عَلَيْهِ أُولى بهم من أنفسهم، يأمر فيُطاع.

شهدوا هنالك، فرفع عَلَيْ الله أَي علي المِنْ وقال: ((اللَّهُمَّ مَنْ كُنْتُ مَولاهُ فَهذا عَلَيْ مَولاهُ)).

(وهذا هو "حديث الغدير"، والذي لا يوجد حديث شريف أكثر منه صحّة وتواتراً، فقد أصحاب كتب الحديث وتفسير القرآن والتاريخ. فمن المحدثين أحمد بن حنبل في مسنده ج4 ص821، والبيهقي في سننه ج10 ص81، والهيثمي في معنده ج1 ص9 وغيرها، والبخاري في تاريخه ج1 ص374 رواية 1911 و ج4 ص810 رواية 2277، والذهبي في تذكرة ج4 ص810 رواية 8452 و ج6 ص240 رواية 7011، ومن المفسرين الطبري الحفاظ من طرق عديدة منها ج1 ص10 و ج3 ص810. ومن المفسرين الطبري في تفسيره ج3 ص820، والنحل، والثعلبي في تفسيره ج3 ص630، ومن المتأخرين الآلوسي في تفسيره ج6 ص610. ومن المؤرخين الشهرستاني في الملل والنحل، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق في الأجزاء 13 و ص81 و 25 و 42، وفي سير أعلام النبلاء من طرق عديدة منها ج8 ص834 و ج81 ص340.

الآن امتدت هذه الولاية التي لي والتي هي أعلى من ولايتكم لأنفسكم، ولاية كل منكم لأنفسكم امتدت الآن لعلي المتلط ، فصار علي المتلط أولى بكل واحد منكم من نفسه.

فإذاً هذه الآية التي هي تقول ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ هي من أصرح ما يكون في العلاقة بالأمة المسلمة ومن أمّها. الله تعالى يعلم أن هذا الذي يريده ويعلم أن هذا الذي سيكون من نبيّه عَلَيْكُ لأنه هو الذي أمره به، لأن هذا

الذي يجب أن يكون من هذه الأمة الذرية المسلمة التي يدعو بها إبراهيم وإسماعيل عليه الله أن يكون من هذاك وإسماعيل عليه الما تُطلَق إلى الناس لتكون هي القائدة لهم؛ كيف تكون كذلك وهي ليست لديها ولاية مقدمة على ولاية الناس لأنفسهم؟ فهذا من هذا.

وأما الآية الثانية آية الطلاق ومثيلاتها فإنها من التشريعات التي ستتعامل معها الأمة المسلمة على بالاتباع التام المطلق للرسول المنطق المبعوث فيها. أي ليس كما تعاملت مع الآية الأولى، لكن تعاملت مع آية الطلاق، أصبحت الآن تشريعات الطلاق من هذه الآية ومن آيات أخرى، تعاملت معها على أنها تشريع واجب الاتباع لأن التشريع من الله تعالى واجب الاتباع.

مع تنبيه إلى أنه في مذهب أهل البيت على فإن المشرع هو الله تعالى حصراً، حتى رسول الله على الشريع، هو يبيّن التشريع، يكشف التشريع؛ في المذاهب الأخرى لا، يمكن للرسول الله الله الله تعالى حصراً لأنه هو الأعلم بمصلحة يشرّع. هذه نلفت إليها أن الشارع هو الله تعالى حصراً لأنه هو الأعلم بمصلحة الناس من العباد.

# الفصل الرابع عشر المرجعية الرسولية-1

(النص القرآني تلاوة وبياناً)

بعد عرض مرجعيتي رسولا لله محمداً عَلَيْقُكُا: المرجعية المحمدية بصفته البشرية، والمرجعية النبوية، أعرض المرجعية الأكثر شمولاً – المرجعية الرسولية – في ثلاثة فصول.

ذلك أن المرجعية الرسولية لها في القرآن ثلاثة تعبيرات عن طاعة الرسول المسولة أ، مثلاً:

﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ كما في الأنفال: 20،

و ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ ﴾ كما آل عمران:32،

و ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ كما في النساء: 9 5.

\*

## الطاعم من النوع الأول

﴿ أَطِيعَهُ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾، نجد أن رسول الله عَلَيْ أَملحقاً بالله تعالى، فربها الطاعة هنا

بالتصديق بتبليغ النص القرآني بنفسه، أي أطيعوا الرسول فيها يبلغكم به من كلامي.

## الطاعم من النوع الثاني

﴿ أَطِيعُوا الله وَالرَّسُولَ ﴾ ، نجده عَلَيْكُ مستقلاً أكثر ، بدل أن يُلحق بالله تعالى ﴿ وَرَسُولَهُ ﴾ وحده . فربها تكون الطاعة هي لبيان النص القرآني يعني ليس النص لكن كيف يبينه كيف يفسره رسول الله عَلَيْكُ أَ.

#### الطاعم من النوع الثالث

هنا صار عنده مساحة من الحرية أكبر ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ ﴾ فجعل له كلمة ﴿أَطِيعُوا ﴾ منفصلة له، جاء بطاعة إضافية. فربها تكون الطاعة هنا مما هو مساحته أكبر من مساحة طاعة ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ ﴾، أي بيان للنص لتفسيره وبيانه ولكن بها يتحرك فيه النص من آفاق، من أعهاق، من أسرار، مما علّمه رسول الله عَلَيْكُ من خلال الوحي من خارج القرآن؛ فقد كان يوحي إليه من خارج القرآن ومن خلال الحكمة التي نزلت معه لأنه قال ﴿وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ ﴾ النساء: 113.

#### أمثلت على نصوص الأنواع الثلاثت

نأخذ أربعة نصوص ونجد كيف أنها تختلف في هذه الحركة، حركة في البلاغ أو حركة في البلاغ أو حركة في البيان أو حركة في البيان أو حركة في البيان أو حركة في النص، ليس بوضوح في النص، من الخارج.

1/ ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَ الْبَلاغُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴾ المائدة: 99.

هنا نجد كلمة الرسول التي هي من نوع الطاعة الأول، ﴿مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلا الْبَلاغُ ﴾، إذاً هنا هذا البلاغ بلاغ فقط، لم يقل كما في آيات أخرى تأتي ﴿الْبَلاغُ اللَّبِينُ ﴾. إذاً البلاغ فقط، إذاً هو الذي عليه، واجبه الأول الأصلي هو أن يبلّغكم هذا النص، هكذا تبدو اللغة من هذه الآية.

فإن قلنا لو أنه قال "ما على رسول الله.." يلحق بالله، قال ﴿مَا عَلَى الرَّسُولِ﴾ إذاً هي من الطاعة النوع الثاني أيضاً ممكن، عندها يكون البلاغ، ولكن هذا البلاغ ماذا سيكون؟ سيكون البلاغ الذي هو مستوعب للتفسير ولو المبسّط، مفردات الآيات لأنه من الممكن أن تأتي مفردة غريبة الاستعال عندهم أو كلها يعلمونها نزلت بلغتهم ولكن الآية بتهمها، مجموع الآيات التي نزلت يعطي فيها المعنى العام بدون التفاصيل.

2 / ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا اللهَ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا اللهُ اللهُ

﴿تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾. قلنا ﴿مَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ هي الطاعة من النوع الأول التي فيها حرية التحرك للمرجعية الرسولية بالنطاق الأضيق من الدائرتين الأكبر، فيكون هنا في دائرة تبليغ النص، وطبعاً ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴾، هذا الذي تنزل في النصوص هذه هي حدود الله، أبلغها لكم.. إنتهى. كها يقول في التشريعات المختلفة في العبادات في المعاملات في الحدود، فهذا واضح في حدود المرجعية الرسولية هنا.

(٤) ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَمُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِينًا ﴾ الأحزاب: 36.

هنا أيضاً التعبير ﴿اللهُ وَرَسُولُهُ ﴿ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا ﴾، هنا شيء من التشارك بين المرجعية الرسولية بنطاقها الضيق وبنطاق التبليغ للنص القرآني، ومع ما يقوم به الرسول المسلك التيجة لهذا النص لأنه عندما يقول ﴿ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا ﴾، لو كان في النص فقط ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلا تَعْبُدُوا إِلا إِيَّاهُ ﴾ الرسول ليس له علاقة بهذا، لكن هنا ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ فَكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ هناك تحرك في واقع قضى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ فَكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ هناك تحرك في واقع

المجتمع في واقع الرسالة في حياة الناس، فلربها فيها شيء من البلاغ الرسولي بهذا القضاء مع تحديد آلياته ممكن. فإن حصر ناها بذات الدائرة الضيقة وقضى الله ورسوله في ورسوله في الله ورسوله في أطيع والله ورسوله في أمور الناس أن يكون لهم الخيرة من أمرهم، هذا ليس وقضى رَبتُك بقضاء في أمور الناس أن يكون لهم الخيرة من أمرهم، هذا ليس وقضى رَبتُك الا تعبدو الله ورسوله في الله ورسوله في الله ورسوله في الله ورسوله، إذا هناك هذا فيه التحذير بأنك ستقع في الفسلال إذا عصيت الله ورسوله، إذا هناك هذا مشترك فيه.

4 / ﴿ أُولَمُ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ العنكبوت: 15.

هنا لا يوجد التعبير ﴿وَرَسُولُه﴾، التعبير بالرسالة غير موجود أصلاً بأي نوع من أنواعه، ولكن هذه الآية موضعها في هذا الجزء من المرجعية الرسولية وهو الطاعة من النوع الأضيق هو قوله تعالى ﴿أَنّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتُلَى عَلَيْهِمْ ﴾، إذا أنت تتلوه عليهم، تتلو عليهم، تتلو عليهم ماذا؟ تتلو النص. إذاً هنا لم تأت بصيغة ورسوله ﴿أَطِيْعُوا عليهم، تلو عليهم ماذا؟ تتلو النص. إذاً هنا لم تأت بصيغة ورسوله ﴿أَطِيْعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ ولكن أكدت على قضية مرجعيته عَلَيْهِمْ أي النطاق الأضيق وهو

أنه ينزل عليه النص ويتلوه عليهم، وهذا عظيم كبير لأنه يقول له ﴿أَوَلَمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَاهُ عَ

هذا وحده عظيم لأن ﴿ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾، هذا رحمة، إن شئت هذه آيات القرآن بتلاوتها بالاستهاع إليها هي رحمة تتنزل وبركات تتحرك في أطر خارج فكرة الميتافيزيقيا التي لا تعلمها كيف تكون، وذكرى لأنك تتذكر النصوص القرآنية وحدها هي تذكرك بالله سبحانه وتعالى وبدورك في الحياة، بلا تفاصيل أنت تتعلم هذه الأمور، تذكّرك بالله مسحانه في علاقتك بالله سبحانه و تعالى.

#### الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

أخيراً، ما هو الربط بين هذا وآيات الأمة المسلمة؟ يعني ربط المرجعية الرسولية بنطاقها الملحق بالله تعالى والذي هو تلاوة النص، ومن الممكن تلاوة النص مع بعض البيان البسيط، هذه الآيات الأربع ماذا عندنا؟

عندنا البلاغ الرسولي للنص ﴿مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَ الْبَلاغُ ﴾، عندنا الحدود ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾، عندنا الآية الثالثة القضاء من الله تعالى لأنه لا يتحرك إلا بالوحي والتعليم الرسول وهو في الحقيقة من الله تعالى لأنه لا يتحرك إلا بالوحي والتعليم الإلهي، زائداً مثيلاتها عما سيأتي في التفاصيل.

هذه كلها تتحرك فيها وهي تتحرك مع الأمة المسلمة على سواء بسواء وذلك من خلال موقعيتهم التي أعلنها الرسول عَلَيْكُ المبعوث فيهم، وإلا ما الذي فعل؟ ما الذي استفدناه إذاً من ﴿ يُعَلِّمُهُ مُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَة ﴾ النجوة: 128 قبل أن يزكيهم إلى الناس؟ إذاً يعلمهم الكتاب والحكمة، ثم عندما زكّاهم إلى الناس أطلقهم، كما أن الواجب بالطاعة ﴿ أَطِيْعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ واجب طاعتهم هم بعد أن زكّاهم وقال هؤلاء هم الذي علّمتُهم وهم يعلّمونكم من بعدي.

فهذا القسم الأول من الأقسام الثلاثة، أقسام المرجعية الرسولية وهي التي تحيط بالرسالة كلها، هو القسم الأضيق في الحركة، البلاغ ونفسه عنده ستجده عند الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل التي هو عَلَيْقُلُهُ علمها وهو عَلَيْقُلُهُ من تلاوة النصوص فهمها وهو عَلَيْقُلُهُ ...

وجدنا أن أناساً يُسلِمون على أيدي الأئمة على أيدي من الخطوة الأولى، وجدنا أن أناساً يُسلِمون على أيدي الأئمة على أن الناس بعضهم لا يتلو القرآن بالشكل الصحيح حتى عندما بدأ أمير المؤمنين المنس في العراق عندما أمر أبا الأسود الدؤلي أن يبدأ بعلم النحو، قال إني أجد فيه لحناً، هناك عندما يقر أون القرآن.

ونجده في هذا الجزء من الحدود في القضاء الذي هو بهذا ولو بالنطاق الضيق، يقول لك هذه الحدود، أنت يجب أن تفعل كذا، فنجده متحركاً في الأمة المسلمة كما في الرسول المبعوث فيهم صلوات الله عليهم أجمعين.

# الفصل الخامس عشر المرجعية الرسولية-2

## (النص بياناً من خارج النص القرآني)

قلنا أن هناك ثلاثة جوانب من المرجعيات المتعلقة بالنبي عَلَيْكُ التي نتعبد بها إلى الله تعالى، المرجعية المحمدية بصفته البشرية، والمرجعية النبوية والمرجعية الرسولية ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الامِّيُّ ﴾ الصفات الثلاث.

في الفصل السابق تعرضنا إلى الدائرة الأضيق من المرجعية الرسولية، وهي دائرة تبليغ النص القرآني، ومن الممكن أن يكون معه شيء من البيان البسيط، المرجعية التي في إطار الآيات التي تقول ﴿أَطِيْعُوا اللهُ وَرَسُولُه ﴾ بإلحاق صفة الرسول بالله تعالى، فكأنها ملحقة لأنها مرتبطة بشكل مباشر بالنص يعني "أطيعوا الله في نص القرآن، ورسوله ملحقة مباشرة".

في هذا الفصل، نتعرض إلى الجانب الثاني، وهو البيان للنص القرآني من خارج النص القرآني، وهو في قوله ﴿ أَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾. قلنا أنه أعطاه عَلَيْكُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾، قلنا أنه أعطاه عَلَيْكُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾، بكلمة رسول منفصلة. هذا يمكن الاستفادة منه هكذا:

أطيعوا الله في النص القرآني، إضافة إلى ما يبينه الرسول المُعْلَقُهُ من النص بما لا تجدونه في النص مباشرة وما لا تستطيعون استخراجه من النص مباشرة.

# أمثلة من نصوص الآيات للنوع الثاني من الطاعة اخترت ثلاث آبات:

﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ آل عمران:32

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ النور: 56 ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ النور: 56 ﴿ وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّهَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ الْبِينُ ﴾ النحل: 82.

كما تجدون، هذه ثلاث آيات، كل واحدة فيها تميّز عن الأخرى. أي:

الأولى ﴿أُطِيعُوا الله والرسول﴾ تجدونها في آيات أخرى؛

الثانية ﴿ وَأَطِيعُوا الرسول ﴾ كلمة الرسول بدون الله ولكنها من نفس المجموعة؛

الثالثة التي لا تأتي بذكر الرسول ولكن تأتي بذكر ما نذهب إليه من أن هذه الطاعة الدائرة الثانية المستوى المتوسط بين دائرة تبليغ النص وبين الدائرة الأكبر (التي سنتحدث عنها في الفصل القادم).

## النظر في الآيات المباركة

آ / ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ آل عمر ان: 32

هذه الدائرة منها أيضاً البلاغ، فلو نتأمل فيها نجد أنه جاء بكلمة ﴿ قُلْ ﴾، هذه الكلمة مهمة جداً، فعل الأمر هذا في القرآن كثرما يأتي لينبته بين الحين والآخر، بشكل عام كما بشكل خاص لتلك الآية أو الآيات، إلى أن هذا الكلام ليس من عنده والله عند الله تعالى فيجب أن تطيعوه. ذلك لأن البعض ربما يتضايقون منه أو ربما تثير شبهة أنه والمؤلفية المسلحته، فما يؤسف أنه كان هناك من يثير هذه الشبهات حوله والمؤلفية والذلك تأتي مثلاً:

﴿ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ ﴾ الأحزاب: 59، ((قلُ لا أَسْأَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ﴾ ص: 86، ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ ﴾ سبأ: 47... هنا كلمة ﴿ قُلْ ﴾ أي أن الله تعالى يأمره أن يقول ما بعدها. ف ﴿ قُلْ أَطِيعُوا الله وَالرَّسُولَ ﴾: قل لهم أطيعوا الله والرسول؛ ﴿ أَطِيعُوا الله ﴾: النص القرآني، ﴿ وَالرَّسُولَ ﴾: ما سيبينه النه الكم من النص.

أما تتمتها ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾، فإن الكلام هنا هو قطعاً مع المسلمين، لأنه لا يقول ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾ للكافرين المشركين اللذين لم

يدخلوا الإسلام بعد، فأولئك يقول لهم "آمنوا بالله وآمنوا بالرسول"، وبعد أن يؤمنوا يطيعوا ما يتنزل في القرآن من العقائد والأحكام. ﴿فَإِنْ تُولُّوا ﴾، من تولى ولى أي أدار ظهره، تعبير مجازي أنه رفض أن يطيع الله والرسول عَلَيْقَا أُمْ مِيعاً أو رفض أن يطيع الله والرسول عَلَيْقَا أَمْ مُعَالًا وَرفض أن يطيع الله والرسول عَلَيْقَا أَمْ مُعَالًا أَنْ يطيع الله والرسول عَلَيْقَا أَمْ مُعَالًا أَنْ يطيع الله والرسول عَلَيْقَا أَنْ يُطيع الله والرسول عَلَيْقِ الله والرسول عَلْهُ والرسول عَلْ

(لأنه هنا، الله والرسول عَلَيْكُ لا تستطيع أن تفرق بينهما، فنجد من الكثيرين لاسيما في زماننا الآن بالكاد تعلم شيئاً، مع جهله بأبسط قواعد اللغة العربية، وإذا به صاريقول القرآن يكفي، القرآن مبيّن، القرآن كذا، لا نحتاج ولا نحتاج، إلى أن يصل الحديث إلى لا نحتاج إلى الرسول!)

﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾، قد صرت كافراً لأنك صرت كافراً بوجوب الطاعة للرسول الشيالية فيها يبينه من الطاعة، أصبحت تكفر، لا تؤمن بوجوب الطاعة للرسول التهاون معه من القرآن. وعليه هذا المستوى من المرجعية الرسولية ليس مما يمكن التهاون معه كما يظن البعض، بل أنت تقف أمامه ما بين الإيهان والكفر.

2 / ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ النور: 56

هنا ﴿أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ﴾ أمر عام بها نزل من القرآن كثيراً من ذلك وبها تفاصيله من الرسول مجمل. ولكن عندما يقول ﴿وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾ هنا لا

يجوز أن تقيم الصلاة وتؤتي الزكاة ولكن تتعامل مع ما يأتيك من الرسول المُعْلَقُهُمُ على الله على الله المنافقة ا

وهنا لم يقل ﴿ فَإِنْ تُولُّوا فَإِنْ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ كما في الآية الأولى، ولكن يقول ﴿ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ ﴾ ، طاعة رسول الله عَلَيْكُ هذه رحمة لكم ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ الأنبياء: 107. فأنتم أيها المسلمون أولى بهذا، لاسيها ليس فقط ادّعيتم الإيهان ولكن إن أقمتم الصلاة وآتيتم الزكاة فعليكم بطاعة الرسول عَلَيْكُمْ تُرْحُمُونَ ﴾ ، كيف يكون أرسلناه رحمة للعالمين وأنت تريد الرحمة في الوقت الذي لا تطيعه؟ إذاً طاعة الرسول عَلَيْكُمْ في الآية السابقة جانب التفريق بين الكفر والإيهان، وهنا فيها جانب الرحمة لمن يطيع.

# 3 / ﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ الْـمُبِينُ ﴾ النحل: 82

هذه الآية مهمة في بحثنا، فأولاً هي تعطي جانباً مثل ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾، لم يقل فإن تولوا اقتلهم! كلا، إذ لا إكراه في الدين. ثانياً، ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا ﴾ تَوَلَّوْا ﴾ تؤكّو الله على عصرياً، ﴿عَلَيْكَ الْبَلاغُ الواضح.

هنا لم يذكر اسم الرسول عَلَيْقَكُ ، ولكن البلاغ المبين كاشفة أنها هذه الدائرة الوسطية وهي أن الرسول عَلَيْقَكُ أنه هو المبيّن للنص القرآني، يبيّنه، يفسّر النص. هنا

الفارق عن ﴿إِنَّا عَلَيْكَ الْبَلاغُ ﴾ في آيات أخرى والتي تعني النص القرآني فقط، حيث أن ﴿الْبَلاغُ الْمُرِينُ ﴾ هنا هو البلاغ الواضح الذي يبيّن، يأتي بالبيان، بيان رسولي للآيات، هذا من ضمن واجبه، وظيفته عَلَيْكُ أن يبلّغ النص ويبيّنه، لأنه لو بلّغ النص فقط ولم يبيّنه عندها كل إنسان يتكلم بها يشتهي وقد حصل هذا ولا زال يحصل مع الأسف، مع بيانه مع تفسيره لازال يحصل، فكيف لو قرأ النص وبعد أن تأكد أنهم قد حفظوه عن ظهر قلب أدار وجهه وذهب إلى شأنه، عندها كل إنسان يتكلم بها يريد! ودونك آيات القرآن تكاد لا توجد آية متفق عليها لأن هناك آفاقاً مختلفة، جوانب مختلفة. البيان الرسولي للنص هذا هو البلاغ المبين.

وهنا أيضاً ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّهَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ الْـمُبِينُ ﴾ هذه وظيفتك، ما نفعل نحن معهم هذه قضية أخرى، هذه مختصّات الله سبحانه وتعالى.

#### الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

الآن ما هو الربط بين هذه الآيات، وما تعطيه من "بيان رسولي للنص"، مع آيات الأمة المسلمة؟ البلاغ الرسولي المبين للنص يحتم الطاعة للرسول المين أمّي بها بينه من النص، وإلا ما فائدة البيان إذاً؟ وهو قد أبر أَعَلَيْكُمُ ذمته بالبلاغ المبين، أدّى ما عليه من الواجب، فمن تولّى صدّ عن ذلك ولم يطع فإنها يضرّ نفسه.

هنا هذه الآيات ومثيلاتها تتحرك مع الأمة المسلمة سواء بسواء، وذلك من خلال موقعيتهم التي أعلنها الرسول المبعوث فيهم وَسُولاً ، ﴿وَابْعَثُ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾، فبعد أن يطبقها والرسول المبعوث فيهم والنصوص في بيانه مما يستدعي البيان وإدارة تطبيق هذه الأحكام، بعد أن يطبقها هو عَلَيْقَا سيكون واجبهم عليه واجبهم عليه واجبهم المناه المناه المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه تطبيقها تقلمهم عَلَيْقَا الكتاب والحكمة، عاماً وذلك بعد أن يزكّيهم إلى الناس. فقد علمهم عَلَيْقَا الكتاب والحكمة، يعلمهم النص والبيان للنص والآفاق المختلفة والأسرار وما هو موجود في هذا النص المعجز، فعلمهم عليه عليهم عليه الناس — هؤلاء عندهم هذا.

فكما أنه يجب عليكم ﴿أُطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾ سنجد (في فصل قادم) الطاعة الأخرى معها في آية ﴿أُولِي الأَمْرِ ﴾ النساء: 59 و 83 ، ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكَافِرينَ ﴾، أو الطاعة تأتيكم بالرحمة فإن لم تفعلوا تُرفع عنكم الرحمة.

كل هذه التي في الرسول المبعوث فيهم عَلَيْكُ هي في الأمة المسلمة عَلَيْكُ ، لأن القضية المهمة جداً في دعاء إبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُ هي الآتي:

إن الدعاء هو أن يبعث الله تعالى أمة مسلمة من ذريتها، يبعثها لهداية الخلق، فالأمة المسلمة التي ستستمر قروناً هي لهداية الخلق، لكن من أجل أن يكون أفرادها مهيئين لذلك فإن هناك شخصاً من هذه الأمة المسلمة هو الذي

## 148 الأمتر المسلمت من ذريت إبراهيم وإسماعيل المنافقة

# الفصل السادس عشر المرجعية الرسولية-3

#### (الوحي والحكمة والميزان من خارج القرآن)

نتناول في هذا الفصل الدائرة الثالثة الأوسع من المرجعية الرسولية.

قلنا أن الدائرة الأولى هي دائرة بلاغ النص ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾، هنا ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾. أعطاه مساحة أكبر للتحرك من خارج النص القرآني، بدلالة وأطيعوا الثانية صارت ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾. عندما قال ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فإنها طاعة ملحقة بالطاعة للنص القرآني، وعندما قال ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ ﴾ فإن للرسول المَنْ السول عَنْ أُطِيعُوا الله ﴾ وهو النص القرآني، ولكن في الدائرة الثالثة هناك طاعتان منفصلتان: ﴿ أَطِيعُوا الله ﴾ وهو النص القرآني، فيا هو ﴿ وَأَطِيعُوا الله ﴾ وهو النص القرآني، فيا هو ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾؟ إنه الذي أسميه "البيان الرسولي" من خارج النص القرآني؛ فمن أين؟ من الوحي، يوحى إليه ما هو خارج النص من الحكمة والميزان عما يفيضه الله تعالى عليه من العلم بها لا نجده في نص القرآن.

#### أمثلة من الآيات الكريمة

كما فعلنا من قبل، فقد اخترنا من الآيات ما فيه تنوّع:

# أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْـمُبِينُ ﴾ المائدة: 92.

هنا ﴿أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا﴾ من أن تصدّوا عنه وَالله فإن صددتم عنه فإنكم تقعون تحت طائلة ما ينتج من هذا التحذير، ﴿وَاحْذَرُوا﴾. لا يذكر ما الذي يحصل، لكن يقول هو وَالله وَالله لن يكون مسؤولاً عن تقصيركم ﴿فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ النّمُيِينُ ﴾. هناك في الفصل السابق، في الآية ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ النحل: 82، أيضاً قالت ﴿الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾، حيث البيان الرسولي "من النص القرآني"، في حين أنه هنا "البيان من خارج النص" بضميمة الطاعة المنفصلة للرسول وَالله أنه أن "البلاغ" في الدائرتين الثانية والثالثة لابد وأن يكون مبيناً، ولكن منطلق البيان يختلف.

2/ الآية الثانية، وهذه الآية هائلة ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ محمد: 33.

لا تبطلوا أعمالكم! هذه واضحة في أن عدم الطاعة للرسول عَلَيْقُلْهُ تُحبط العمل، تبطل أعمالكم (يقصد أعمالك الخيرة لأن أعمالك السيئة أنت أصلاً تريد أن تتخفف منها). تبطلوا أعمالكم الحسنة إن لم يتحقق هذا: طاعة الله وطاعة

الرسول عَلَيْكُ أَ. إذا شَرَطَ طاعة الرسول عَلَيْكُ مع طاعة الله، لا تفريق بينها والخطاب إلى جميع المسلمين (يا أيها الذين آمنوا).

آية أخرى مهمة أيضاً ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الاَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ الحشر: 7.

حكم شرعي ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ يعني عندما تُفتح قرى أخرى سلماً أو حرباً، هذا الفيء كيف يتم توزيعه؟ لله والرسول وذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل.. فيها تفاصيل فقهية تطلب من مكانها في كتب الفقه.. ﴿كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الاغْنِياءِ مِنْكُمْ ﴾، نوزعها كي لا تقع في أيدي الأغنياء فقط.

على الشاهد هنا ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾، حيث تتحدث الآية في سياقها عما آتاكم وما نهاكم من الفيء، هنا الكثير من المفسرين يقولونه؛ ولكن المشكلة هي:

نعم ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾، ما نفهمه بشكل مباشر هذا من الفيء، خذ كذا، خذ كذا، لكن ﴿ وَمَا بَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ كيف؟ فإنه إذا كان

﴿ مَا نَهَا كُمْ عَنْهُ ﴾ أيضاً يتعلق بالفيء فهذا يعني وكأنها أحدهم يأتي ويمدّ يده فيقول عَنْهُ ﴾ أيضاً يتعلق بالفيء فهذا لم يكن يحصل، لأن الحال أنه يُجمع تحت إمرة فيقول عَنْهُ أنتم لا تمدّوها، وهذا لم يكن يحصل، لأن الحال أنه يُجمع تحت إمرة الرسول عَنْهُ في بيت المال، وهو عَلَيْقَالُهُ الذي يوزع، فها معنى ﴿ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ؟

إذاً، القضية ليست بالضبط في مسألة الفيء أو فقط في مسألة الفيء، لكن من الممكن أن تكون ما ينهاكم عن الفعل أيضاً تنتهون عنه، ما ينهاكم عن القول أيضاً تنتهون عنه، ولذلك لم يزل هذا الشطر من الآية يقول المفسر ون وعلماء الدين كلهم أنه آية عامة لا تختص فقط بالفيء والمسائل المالية. فيا آتاكم من حكم شرعي تأخذون به، وما نهاكم عن شيء أن لا تفعلوه، لا تفعلوه. وعليه، فمن الممكن أن يكون هذا خارج النص القرآني.

4 / والآية الرابعة ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلا تَلُوُونَ عَلَى أَحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أَخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا أَخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا أَخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ آل عمران: 153.

من آيات "أُحُد" حيث هربوا بعد النصر الأول وصارت الهزيمة وهرب من هرب منهم إلى جهات بعيدة وبعضهم هربوا إلى الجبال، ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلا تَلْوُونَ عَلَى أَحَدِ ﴾ يعني لا تنظر خلفك ولا يهمك

شيء تريد فقط أن تنجو بنفسك. ﴿وَالرَّسُولُ يَـدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ ﴾، الرسول في السفح ويدعوكم كما تذكر الروايات ((إليّ يا فلان، إليّ يا فلان)) ولم يرجع إليه أحد منهما أو منهم أحد (مغازي الواقدي ج1 معركة أحد).

فهنا مع العلم أنها معركة، وقلنا أن القضايا الإدارية غالباً ما تأتي في القرآن بصيغة المرجعية النبوية ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي أَيْدِيكُمْ مِنَ الاسْرَى . . ﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ.. ﴾ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ.. ﴾ التي ذكرتها في فصل سابق سابقة، ولكن هذه الآية جاءت بلفظ الرسول لأن النصر\_ والهزيمة يتعلق بالرسالة كلها، كانت قريش في أُحد، بعد ذلك أتت لتثأر من بــدر وتقضى على الإسلام، والهزيمة كانت هزيمة كبيرة، وبالتالي الرسول يدعوكم، أنت عندما يدعوك هذا ليس النبي، هذا الرسول الذي يدعوك بها تتعلق الرسالة كلها به فتتعلق بموقفك أنت، فإذاً نجد أن هذه المرجعية الرسولية شيء من السعة بمكان بحيث أنها من المكن أن تستوعب جميع حركة الفرد، فإن لم يكن كلها فمعظمها لأنها من النص القرآني المجرد ومن خارج النص، ولا أحد يستطيع أن يقول لا، هذا لم يكن من الحكمة من رسول الله عَلَيْظَكُمُّا، أو من الوحي من رسول رصالينهار اراته عاوسواله وا

وما يدعم هذا آيات من قبيل والتي ستأتي في الفصل القادم ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَ صُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا ﴾

النساء: 16 أنه أيضاً لم يحكم ماذا يفعل معهم، لا، لأنه لا إكراه، ولكن سيكون، كما قلنا، في الموقف الرافض أنه من الكافرين، وأنه من المنافقين، فالتفريق بين طاعة الله وطاعة الرسول المنطقة في النفاق لأنك لست مؤمناً واقعاً، لست في حقيقة أمرك. هذه المرجعية لرسول الله المنطقة أن نجد ما يثبتها ويثبت كيف أن الأوامر تأتي أحياناً إلى رسول الله المنطقة أمن خارج النص القرآني ثم يأتي النص بعد ذلك بمدة ليكشف عنها.

من أوضح ذلك تغيير اتجاه القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة، والقرآن يقول إنها كان ذلك اختبار، يقول في سورة البقرة الآية 143 ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبعُ الرَّسُولَ عِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبعُ الرَّسُولَ عِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَ اللهُ لِينُفِيعِ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ كَانَ اللهُ لِينُفِيعِ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ كَانَ اللهُ لِينُفِيعِ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ أَلِوْ اللهَ بِالنَّاسِ لَوَيُولُ وَمَا كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ أَوْنَ اللهَ بِالنَّاسِ وَيَعْفِي وَاللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ أَوْنَ اللهَ بِالنَّاسِ وَيَعَمَّى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ أَوْنَ اللهَ بِالنَّاسِ وَيَعْفِي وَاللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِينُوسِيعَ إِيهَانَكُمْ أَوْنَ اللهَ بِالنَّاسِ وَيَانَكُ مَا لِللهُ لِينُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

ولكن يجعل الكعبة أمامه، أي كان يجعل القبلتين أمامه، شم صاروا في المدينة يصلون إلى بين المقدس ثم عادوا إلى الكعبة، هذه المدة التي من يوم تغيير اتجاه القبلة من بيت المقدس وحتى إرجاعه إلى الكعبة، هذه المدة ستة عشر أو سبعة عشر شهراً لم ينزل فيها وحي. ولكن أُطيع الرسول عَلَيْقَالُهُ في تغيير اتجاه القبلة إلى بيت المقدس وهو اتجاه مغاير لأن المدينة شال مكة وبيت المقدس شال المدينة فكان يصلي إلى جهة الجنوب إلى الكعبة وصار يصلي جهة الشال إلى بيت المقدس في فلسطين.

هنا القرآن لم يتحدث عن هذا، الرسول عَلَيْهَا قال أُمرت بذلك، كيف أُمرت؟ هذا من الوحي الذي لا نجده في النص القرآني بعد ذلك أخبر، لم يخبر فقط أُمرت؟ هذا من الوحي الذي لا نجده في النص القرآني بعد ذلك أخبر، لم يخبر فقط أننا نحن غيرنا ولكن أخبر عن السبب في هذا، لا بد من أن يكون هناك سبب السبب ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا ﴾ يعني بيت المقدس ﴿إلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتّبعُ السبب ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا ﴾ يعني بيت المقدس ﴿إلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتّبعُ السبب ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا ﴾ يعني بيت المقدس ﴿إلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتّبعُ الرّسول عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾، هذه أصلاً ﴿ وَمَا جَعَلْنَا .. إلاّ ﴾ أي "فقط" ، أي إنها جعلناها لهذا الغرض فكان اختباراً شديداً لنعلم من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقيبه.

هذا الانقلاب على الأعقاب تعبير مجازي عن التولي التام عن رسول الله على الأعقاب تعبير مجازي عن التولي التام عن رسول الله على الله على المعبد أ، وهذه كانت ضابطة له قضية تغيير القبلة من الكعبة وكانوا متألمين لأن اليهود كانوا يقولون لهم أنظروا ها أنتم تتبعون ديننا،

أو أن ديننا هو المهيمن أو أنه هو الأصل، أي أنكم تتبعون القبلة التي عندنا، فكانوا يستهزئون بهم وكانوا يتألمون وكان رسول الله عَلَيْقَ أيضاً يريد مكة، لذلك ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيّنَكُ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ لذلك ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيّنَكُ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ لذلك ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيّنَكُ متى يأتيه الأمر بإعادة قبلة الصلاة إلى الكعبة المعظمة؟

هنا الآية إذاً تقول ﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى اللَّهِ هِذَا اللهُ ﴾، وذلك لأن الهدى من عند الله يعلم ما في الداخل، أي ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى ﴾ عمد: 17، ف ﴿ إِلا عَلَى اللَّهُ ﴾ يستحقون أن يدعمهم الله تعالى في خط الهدى، ﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى اللَّهُ ﴾ يستحقون أن يدعمهم الله تعالى في خط الهدى، ﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى اللَّهُ ﴾، لكن لم يتبينوا ذلك لأن النفاق في قلوبهم.

هذا، وكما أن هناك من الأمور التي توحى إلى النبي النَّالَّ من خارج القرآن، مثل قضية تحويل القبلة. مثلاً، يخبر عن رؤيا، حلم رآه النبي التُّولَّا أَهُ وَبِعد ذلك نزلت الآية ﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا التَّي أَرَيْنَاكَ إِلا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ المُلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَنُحَوِّفُهُمْ فَهَا يَزِيدُهُمْ التِّي أَرَيْنَاكَ إِلا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ المُلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَنُحَوِّفُهُمْ فَهَا يَزِيدُهُمْ إِلا طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ الإسراء: 60، فهي تقول ﴿أَرَيْنَاكَ ﴾، فعل ماض أيضاً قبل نزول الآية.

#### الآيات الكريمة وآيات الأمة المسلمة

كما قلنا في غيرها، أن هذه الآيات ومثيلاتها تتحرك مع الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على كما تتحرك مع الرسول على الأن واجبهم سيكون تطبيق جميع هذه التي يأمر بها من الطاعة الرسولية من خارج النص القرآني، والتي علمها ويُعكّلُمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ الْبَعْرة: 129؛ فإن قيل أن الكتاب هو النص فقط وهو أكبر من النص ولكن حتى إن قيل أنه النص، ما الكتاب هو النص فقط وهو أكبر من النص ولكن حتى إن قيل أنه النص، ما في إذاً الحكمة؟ يعلمها عَلَيْ إياهم وهم عليها الذين يعلمون الناس بعد أن زكّاها لهم.

هنا سيكون لأحاديث العترة الطاهرة على الأمة المسلمة كما ذكرنا من الذرية الإبراهيمية الإسماعيلية من خط إسماعيل المناس إضافة إلى العلوم التي يتلقاها الإمام المنس والتعليم الأصلي من القرآن والرسول المناس المنس والمناس المناس المناس المنابعة لوظيفة الرسول المنس المناس القرآني، كما ورد عن الإلهام والإيجاء وما شابه، والذي نجد تراثه عندنا في السنة النبوية الشريفة.

# 158 الأمن المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل المناه

فائدته أو وقايته إلخ، وبطرق كثيرة جداً، وهؤلاء العباد من الناس العاديين، في بالك بمن هم الأمة المسلمة التي عُلمت من سيد المرسلين المرافقة أثم زُكّيت إلى الله تعالى.

# الفصل السابع عشر الصد عنه الصد عنه

بعد أن جُلنا في أمثلة قليلة جداً من آيات الرسول عَلَيْكُ في القرآن في صفاته، في علاقته بالقرآن انفصالاً وامتزاجاً، وفي مكانته في خلق الله من خلال مكانته في صراع مكانته عند الله، ومن خلال شهادته على الناس، ومن خلال مكانته في صراع الهدى والضلال، وفصّلتُ في أنواع المرجعيات، المرجعية البشرية لكونه عَلَيْكُ الله هيكا عمد البشر الأميّ من أم القرى من مكة، وفي مرجعيته النبوية في خطاب الله هيكا أيما النبيّ ثم في مرجعيته الرسولية بحلقاتها أو مساحاتها الثلاث من الأضيق إلى الأوسع...

بقي عندنا أمر هو عند المؤمنين من البديهيات أو هكذا يجب أن يكون، بل عند كل المسلمين هكذا يجب أن يكون، وهو من البديهيات ولكن الواقع شيء آخر. الله تعالى يعلم بها يكون من الناس ولهذا كان القرآن يحتّ حثّاً شديداً لترسيخ الأمر بطاعة الرسول عَلَيْكُ والتحذير الشديد من معصيته، من التوليّ عن طاعته، من الصدّ عنه فيها يأتي منه، فهذه الجوانب الثلاثة من مرجعيته ولاسيها المرجعية النبوية التي هي في الإدارة وفي التشريع والمرجعية الرسولية التي هي الأوسع والتي تشمل التي هي الأوسع والتي تشمل

الرسالة كلها، نتكلم في هذا الفصل عن "وجوب تحكيم الرسول عَلَيْنَ ووجوب وحكيم الرسول عَلَيْنَ ووجوب عدم الصدّ عنه عَلَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنه عَلَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنه عَلَيْنَ اللهُ ال

### أولاً / وجوب تحكيم الرسول الشيال من خلال آيات كريمة

إخترت أربعة نصوص نذكرها وما نفهمه منها من اللغة مباشرة، وبعد ذلك علاقتها بالأمة المسلمة.

الآية 143 من سورة البقرة (وقد ذكرتها في الفصل السابق في قضية تحويل القبلة بإطار ﴿وَأَطِيْعُوا الرَّسُولَ ﴾ التي هي المساحة الأكبر في المرجعية الرسولية):

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَّنْ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَّنْ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنْ فَيَ عَلَيْهَا إِلا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنْ اللهُ لِيُضِيعَ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾.

الآية الثانية:

﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيهَا نِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ آل عمران:86.

وأما الآية التي تذكر التحكيم بالذات وما يجب أن يُفعل، كيفية التعامل معه من المؤمنين:

﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِنَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾ النساء: 65.

والآية الرابعة آية مشابهة، الأحزاب: 36:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَمُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِينًا ﴾.

#### 1 / الآية الأولى

عالياً بالمسلمين أن يراقبوا طاعتهم للعترة الطاهرة على عندما تذكر موضع تحويل القبلة، فتقول ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ اللَّهُ وَسَطًّا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ اللَّهُ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمُ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمُ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عَلَيْهَا إِلاَ لِلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾.

ذكرنا في فصل سابق أن القضية كانت شديدة عليهم في تحويل القبلة، اليهود كانوا يقولون أنتم تتبعون ديننا، أو على الأقل إنكم إنها تتبعون الخط الذي نحن عليه، أنتم عيال علينا، نحن المؤسسون لهذا الخط والدليل أنكم تصلّون إلى بيت المقدس، فكان شديداً على المسلمين... والرسول الشيالية على المسلمين كانوا يتكلمون في هذا، هو نفسه كان يشعر بهذا الضغط فكان يقلّب وجهه في السماء، وهذه الآية تثبت أن الأمر إنها كان من أجل أن يُخرِج الله تعالى ما في دواخلهم، لأنه عندما يقول ﴿إِلاَّ لِنَعْلَمَ ﴾ ليس لأن الله تعالى لم يكن يعلم ما فيهم وما سيكون من كل واحد منهم، يرضى بتحويل القبلة؟ يسلّم؟ لا يقبل؟ يعترض؟ أو يرضى ولكنه يحزن لهذا.. درجات مختلفة، ردود فعل مختلفة، فالله تعالى يعلم ذلك، ولكن ﴿ إِلاَّ لِنَعْلَمُ ﴾ إلا لنظهره معلوماً للنبي عَلَيْ الكم، كما يفعل من أجل أن يظهره معلوماً يـوم القيامـة من أجل أن يحاسب على أساس ذلك، لأنه لـو حاسب إنساناً عـلى أساس داخلـه سيقول: لا أنا لم أفعل، والله تعالى أعدل من هذا. فكان يخرج ما في دواخلهم من حقيقة البخوع للأمر الإلهي باتباع الرسول المُنْ الله الله على الله الله عنه الله المرحتى لـ وكان

جعل قبلة الصلاة بعيداً عن مكة المعظمة التي يعظمونها من قبل الإسلام إلى اتجاه معاكس جغرافياً بـ 180 درجة وبظاهرية اتباع أهل الكتاب، وهو بيت المقدس.

فكان يحذّر في هذه الآية مَن يتبع الرسول الله الم يقل من لم يتبعه، بل ﴿ عَنْ الله عَلَى عَقِبَيْ هِ ﴾، والتي نجدها في آية أخرى شهيرة عندما يذكر موت النبي الله أو قتله، يقول ﴿ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى الله النبي الله الله عمران: 144؛ فهذا الوصف عقبيه فكن يَضَرَّ الله شَيْنًا وَسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ ﴾ آل عمران: 144؛ فهذا الوصف نفسه الذي حصل يوم معركة أُحُد في انقلاب الأعقاب، هو نفسه الوصف الذي حذّرهم منه بعد موته الله الله الله النه الزهراء عَلَيْكُ في خطبتها لتصف ما فعلوه من ضرب أمر رسول الله المُناوت إليه الزهراء عَلَيْكُ عن الحائط.

وتفرّق هذه الآية بردود الفعل، فهناك درجات، لكن القسمين الأساسيين في ردود الفعل كان أن البعض كانت كبيرة عليهم فلم يكونوا راضين، والبعض الآخر كانوا راضين وهم الذين وصفهم الله ﴿الَّذِينَ هَدَى اللهُ ﴾ ﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى اللهُ ﴾ ﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى الله ﴾ ﴿ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلا عَلَى الله ﴾ أما الآخرون فكانت كبيرة عليهم لم يتحملوها.

### 2 / الآية الثانية

الآية ﴿كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيهَا غِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَتُّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ تتحدث عن مسلمين دخلوا في

الإسلام ﴿وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ ﴾ وأنه جاءهم بالبيّنات الواضحات – البينات في ذاتها كما البينات على صدقه هو عَلَيْ فيما يقول، في عقيدة التوحيد وفي العقائد الأخرى والأحكام الفقهية وفي غير ذلك مما يأتيه من عند الله. هؤلاء بعد أن آمنوا إذا بهم ينقلبون كافرين، وبعد أن شهدوا أن الرسول المُعَلَيْ حق وأنه جاءهم بالبيّنات؛ فهاذا يعنى هذا؟

إنه يعني أن هؤلاء إما لم يكونوا باطناً من المؤمنين حقاً فكانوا أصلاً من المنافقين، وإما أنهم آمنوا حقاً ولكن كانوا ضعاف الإيهان فتزلزلوا وتراجعوا فارتدوا، وهؤلاء يقعون في المصيبة العظمى أن الله تعالى يكفّ عنهم فيضه في الهدى فارتدوا، وهؤلاء يقعون أن الله تعالى يكفّ عنهم فيضه في الهدى فركيْف يَهْدِي الله قُومًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيهَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَكَيْفَ يَهْدِي الله قُومًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيهَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَالله لا يَهْدِي الله قُومًا الظَّالِينَ ﴾ أي كيف يهديهم وهم على هذه الحال؟ مَن الدي يضمن أنه إذا هداهم قسراً لا يرجعون بعد ذلك إلى الارتداد؟ حصل هذا معهم. في الله لا يَهْدِي الْقُومُ الظَّالِينَ ﴾، هؤلاء ظلموا الحقيقة، ظلموا رسول الله المنافقة وظلموا أنفسهم.

بالبيّنات ثم كفروا بعد إيهانهم. أنت عندما تأخذ البعض وتترك البعض هذا يعني أنك باقٍ في الجهاعة المسلمة، أنت تصلي أنت تفعل كذا ولكن أنت لا يعجبك شيئاً آخر، فهنا وصفهم بالظلم، هذا لأنهم صدّوا عن رسول الله الله علمه بالظلم، هذا لأنهم ما لا يعلمه إلا الله.

#### 3/ الآية الثالثة

إن الآية المباركة ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾ آية مفصلية ومهمة جداً، وربها لا يتم النظر فيها بدقة بمقتضياتها: فها الذي تطلبه منّا؟

﴿ فَلا وَرَبِّكَ ﴾ هذا قَسَم، والقسم بربّك وليس "لا والله"، أي أنه يريد أن يؤطر القضية بالعلاقة برسول الله عنا الكلام معنا، العلاقة برسول الله عنا الكلام معنا، العلاقة برسول الله عنا الكلام معنا، العلاقة برسول الله عنا الله عنا العلاقة برسول الله عنا العلاقة برسول الله عنا الله عنا العلاقة برسول الله عنا الله عنا العلاقة برسول الله عنا الله عنه الله عنا الله ع

﴿ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى.. ﴾ شرط الإيمان، أي إذا قال أنا مؤمن، تقول له شرط الإيمان – لننظر حتى ماذا؟

الشرط الأول ﴿ يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ عندما يوجد شجار، والشجار والشجار هو خلاف – سواء كان خلاف على نزاع، على شيء مادي، أو خلاف فكري أو

خلاف ديني، أي خلاف يكون بين اثنين أو بين جماعتين أو بين عشيرتين، المهم أنه خلاف وسط المؤمنين بين شخصين أو أكثر -، ﴿حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فيهَا شَجَرَ الله خلاف وسط المؤمنين بين شخصين أو أكثر -، ﴿حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ في حالة الاختلاف، أول شرط ماذا؟ نذهب نحكيم الرسول المُنْ الله الذي يحكم به؟

الشرط الثاني ﴿ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ ﴾ يقضي ـ رسول الله عَلَيْهِمْ مَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ ﴾ يقضي ـ رسول الله عَلَيْهِمْ مَرَجًا مِمَّا قَضَيْتُ الله عَلَيْهِمْ مَرْجًا مِمَّا قَضائه .

والشرط الثالث ﴿وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾، تسلياً مفعول مطلق يؤكد الفعل، يعني يؤكد تسليمهم في الخارج. فمثلاً، لو أن اثنين كانا على خلاف على دَين، أحدهما يقول أن الآخر استدان منه، والآخر ينكر ذلك، فيذهبان إلى الحاكم الشرعي، الأول يطلب حقه وجاء الآخر وأنكر؛ طبّق الحاكم القاعدة القانونية: "البيّنة على من ادّعى واليمين على من أنكر"، فقال للمدّعي هل عندك بيّنة؟ ورقة أخذت عليه؟ لا؛ شهود؟ لا؛ تسجيل صوتي بها؟ لا؛ لا يوجد عنده بيّنة؛ فالتفت إلى الثاني فقال له تحلف اليمين؟ قام حلف اليمين أنه لم يأخذ منه دَيناً. ماذا يفعل القاضي؟ يرد الدعوى، لأنه لا الأول جاء ببيّنة، ولا الثاني أحجم عن حلف اليمين بالإنكار، أصرّ على الإنكار. هنا، هذان الإثنان، أو على الأقبل المدّعي، قام بالشرط الأول فيك أموك فيها شكرَ بَيْنَهُمْ ﴾ والشرط الثالث ﴿وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾، أي عندما يخرج الدّعي الذي رُدّت دعواه من عند الحاكم الشرعي يجب أيضاً أن يسلّم، يخرج المدّعي الذي رُدّت دعواه من عند الحاكم الشرعي يجب أيضاً أن يسلّم، يخرج

ويسكت لا يعترض ويشتم ويقول هذا باطل ولا يجوز وكيف ذلك، إلخ.. نعم، ربها يذهب إلى الآخر فيعظه وينصحه ويقول له كيف تفعل ذلك، ولكن كرد فعل الحكم في الخارج في المجتمع، يسلم بالحكم تماماً.

الشرط الثاني هو المهم، من الممكن والكثير من الناس يذهبون إلى القضاء ويسلمون تسلياً في الخارج (ربما لا يملكون غير التسليم كرد فعل) ولكن الشرط الثاني في داخلهم ﴿لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا﴾، لماذا؟ لأن ذلك القاضي حكم حسب التوجيهات الشرعية، حسب التعليمات في الشريعة كيف يفعل، أي أنه فعل ما أمره رسول الله عَلَيْنَاهُ.

هنا، أنشرها (مُدّ هذا الإطار) على باقي ما يأتي من رسول الله على أن نحن عندما نتشاجر في القضية المذهبية، نحن نقول أن أهل البيت على موقعيتهم ليس فقط عندهم فضل، عندهم موقعية قيادية في الأمة، هم الأئمة في الدين والأئمة في الحكم، والإمامة في الحكم ليست لأجل الحكم وإنها لأجل أن تبسط يدهم في تنفيذ مقتضيات إمامة الدين، فعندما نأتي ونتحاور ونختلف ويدب الشجار مع أخوتنا في الدين، نحتكم إلى رسول الله على فنذهب إلى ما قاله الرسول على المرجعية آيات القرآن النازلة في هذه المواضيع وفي حديثه من خارج النص أي المرجعية الرسولية للقرآن من النص وخارج النص وعما أوتي من إلهام ووحي وحكمة بخصوص أهل البيت المنتقلة المؤتفة أن الإنسان الذي يقتنع حقاً بها نقول يجب ألا

فها هي النتيجة؟ ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾، لا يوجد تمييع في القضية، عندما يكون بين الهدى والضلال، بين أن تكون أنت مطيعاً لله ورسوله عَلَيْظُهُ أَم لا، وإلا ما هو الدين؟ إن لم نطع الله ورسوله عَلَيْظُهُ ؟

### 4/ الآية الرابعة

هذه الآية المباركة ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَمُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِينًا ﴾ تصف من لا يعمل بها ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾ . .

ولا يفوتنك التحديد ﴿ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾، مزيداً من التأكيد أن هذا يشمل الجميع الإناث مع الذكور..

﴿إِذَا قضى الله ورسوله عَلَيْ الله ورسوله والتصديق والقبول والخضوع - تعاند، ترفض، ناهيك عن الذين يستخدمون الطرق الدنيئة في ردود الفعل، هذا لا يجوز، مطلقاً. هذا إن كنتَ مؤمنة حقاً.

فإن لم تفعل ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِينًا ﴾ وقعت في خط الضلال، وقعت في الضلال، الضلال، الضلال الواضح الذي لا تستطيع معه أن تتخفف من التبعات بالقول أن القضية لم تكن واضحة؛ كلا، هذه قضية واضحة، إذا اقتنعت بأي شيء، كما نتحاور مثلاً مع ممن يسمّون أنفسهم القرآنيين، لا نريد الحديث نقول الله تعالى يقول ﴿ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ ﴿ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَلَى يقول ﴿ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ ﴿ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبعُ الرَّسُولَ عِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَلَى فَقِل الله عَلَى هـو الله الله تعالى هـو الذي يحدد.

# صَالِيهَا / وجوب عدم الصّد عن الرسول الرَّفَالَةُ اللَّهِ السَّادُ عَنْ الرَّسُولَ الرَّفَالَةُ اللَّهِ الْمُ

رسمت الآيات أعلاه ما يتوجب على المسلمين والمؤمنين في علاقة الطاعة بالرسول عَلَيْقِينًا، في أكثر من إطار:

إطار اختبار الطاعة في قضية تضغط على نفوس المؤمنين والمسلمين، وإطار التحذير من الكفر بعد الإيان، وإطار تحكيم الرسول عَلَيْقَالُهُ عند النزاع بين موقفين، وإطار المنع من عصيان الأوامر الصادرة من الله ورسوله عَلَيْقَالُهُ.

لو نظرنا في هذه الآيات، لوجدنا جامعاً يجمعها، وهو "درجة الإيمان":

هل يرقى إلى مستوى النجاح من الضغوط النفسية تجاه الأوامر الشرعية أم لا؟

ثم هي – من أجل مساعدة المسلمين على التمسك بإيهانهم وطاعتهم – تحـذر أشد التحذير ات من المخالفة.

إلا أن هذه الآيات لا تضع عنواناً لمن يعصي الأوامر الرسولية التي ليست في النص القرآني مباشرة، ولكن في البيان الرسولي، أي في السنة النبوية الشريفة.

إننا نجد هذا العنوان في الآية المباركة:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُ مُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَ صُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا ﴾ النساء: 61.

الآية تأتي بعد الآيتين المباركتين:

﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً . أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُواْ بِهَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً . أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُواْ بِهَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُخِلِّهُمْ ضَلالاً بَعِيدًا ﴾ النساء: 59 – 60.

إذاً، الآية قيد البحث عبارة عن فضح لموقف الذين يقفون موقفاً رافضاً وإن لم يفصحوا عنه – للأمر بطاعة (1) الله تعالى (2) رسوله عَلَيْ (3) أولي الأمر، كما يفضح موقفهم في أنهم يذهبون في التحاكم إلى الطاغوت وليس إلى ما يحكم الله به ورسوله عَلَيْ الله أَنْ فهو موقف يكشف عن قلوب غير مؤمنة تماماً أو أنها تؤمن ببعض الكتاب وتكفر ببعض، فيمكن أن تقيم الصلاة ولكن ترفض طاعة الرسول عَلَيْ في قضية أخرى، أو تصوم الشهر الكريم ولكن ترفض طاعة أولي الأمر الشرعيين علي الله المراه الشرعيين المناهلة عن الله المراهد الكريم ولكن المناهد الأمر الشرعيين المناهد الكريم ولكن المناهد الأمر الشرعيين المناهد الكريم ولكن المناهد الكريم ولكن المناهد الأمر الشرعيين المناهد المناهد الكريم ولكن المناهد الأمر الشرعيين المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد الكريم ولكن المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد المناهد الكريم ولكن المناهد المنا

هذه الطاعة الواجبة تتضمن الأمرين:

﴿ مَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ وهو "نص" القرآن؛

﴿ وَإِلَى الرَّسُولِ ﴾ وهو "البيان الرسولي" للقرآن، في السنة النبوية الشريفة.

وعليه، فإن التفريق بين طاعة الله وطاعة الرسول عَلَيْكُمُ، بحيث تطيع الأول وتعصي الثاني، يوقعك في النفاق، لأنك لست مؤمناً واقعاً، لست في حقيقة أمرك. هذه المرجعية لرسول الله عَلَيْكُمُ نجد ما يثبتها ويثبت كيف أن الأوامر كانت تأتي أحياناً إلى رسول الله عَلَيْكُمُ من خارج النص القرآني ثم يأتي النص بعد ذلك بمدة ليكشف عنها، كما في قضية تحويل القبلة، أو يأتي النص القرآني ليؤكد شرعية فعل النبي عَلَيْكُمُ كما في قضية زيد بن حارثة على النبي عَلَيْكُمُ كما في قضية زيد بن حارثة على النبي عَلَيْكُمُ كما في قضية زيد بن حارثة النبي عَلَيْكُمُ كما في قضية للهربي القبلة المناس القبلة النبي علي قبل القبلة النبي عَلَيْكُمُ كما في قضية زيد بن حارثة النبي عَلْمُ كما في قضية للهربي علي القبلة النبي عَلْمُ كما في قضية للهربي المناس القبلة المناس المن

أخيراً، لم نجده تعالى في الآية يحكم ماذا يفعل معهم، لأنه لا إكراه، ولكن توصيف "الصّد عن الرسول عَلَيْ الله الله النفاق يعني ترتيب ما نعرفه من جزاء المنافقين في الآخرة.

#### الآيات الكريمة وآيات الأمة المسلمة

إضافة إلى الذي ذكرته بخصوص آية تحويل القبلة وكيف أنها مربوطة مع الآيات، نأتي إلى الآيات الثلاث الأُحَر، فهي ما بين:

واحدة تحذّر من الكفر بعد الإيهان، وهذه نجدها أصدق ما تكون في البقاء على الإسلام ولكن مع رفض ما لا يحب من يقول أنا مسلم، مما نجده – مع الأسف – في الكثيرين، تجده يقول أنا مسلم ولكن أرفض الحكم الشرعي الفلاني، أنا مسلم ولكنني أجد في نفسي شيء من هذا الكلام الشرعي، إذ ماذا يعني في نفسه شيء منه

وهو يعلم أن النفس أمّارة بالسوء، أو يقول إنني لا أجده منطقياً ووهو يعلم أن عقله محدود؛ أكثر من هذا، البعض لم يقم حتى بدراسة بحث في الموضوع لكنه انتهى إلى رفضه! قضية مزاجية لما في داخله... وهذه خطيرة.

وآية أخرى تدعونا إلى الاحتكام إلى الرسول عَلَيْكُ أَي إلى سنته في القول أي قال كذا، وفي الفعل أي فعل كذا، وفي التقرير أي أن ناساً فعلوا أو قالوا فأقرهم عليه – قولٌ وفعلٌ وتقرير؛ أن نحتكم إلى الرسول عَلَيْكُ في كل نزاع، على أي شيء، ومنه وفي مقدمته مشكلة الإمامة التي لم تزل تفعل فعلها في الأمة. نسأل: ماذا يحكم الرسول في هذا؟ يجب أن ننظر!

والآية الرابعة تقول لنا أنه في مقام البحث أو النزاع لا يوجد هامش حرية في التعامل مع قضاء الله ورسوله عَلَيْقَالُهُم، فمن ينازع فقط سقط في الضلال المبين.

فهذه الآيات كلها، ومثيلاتها، تصرخ بالمسلم معلنةً صادحةً صادعةً مدوّية أنه ما يجب عليه هنا مع الرسول المرسول عليه عليه مع العترة الطاهرة عليه الماكات الماكات

لأن الرسول المنافرة في تلك العترة الطاهرة على لأنهم هؤلاء الصفوة الأطهار الأبرار، الرسول المبعوث فيهم والأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه هم النين وصلوا إلى المستوى الأعلى في الإسلام الذي يطلبه إبراهيم وإسماعيل على عظمتها وعلى ما هما عليه ولاسيما إبراهيم وربّنكا

وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ بعد كل هذا ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ البقرة:128، ثم ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ البقرة:129، هؤلاء على هذا المستوى من غير المعقول أن يجلسوا تلاميذ عند غيرهم، المعقول أن يجلسوا تلاميذ عند غيرهم، هذا لا يحول.

وأما آية "الصّدّ عن الرسول عَلَيْكُ " فإنها واضحة في الربط بالأمة المسلمة على المسلمة على

الأولى / لعموم وجوب طاعة الرسول عَلَيْقَالُهُ ومنع الصّدّ عن أمره، ومن ضمن أمره ما أمر به من طاعة الأمة المسلمة من أهل بيته عليه في أحاديث صحيحة، وبعضها متواترة، عديدة؟

الثانية / لارتباط الآية المباركة بها قبلها بآيتين والتي تذكر "طاعة أولي الأمر" والتي أثبتنا أنهم أفراد الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسهاعيل عليه المراد الأمر).

### مربنا واجعلنا مسلمين لكومن ذمريتنا أمةمسلمة لكوأمرنا مناسكنا وتبعلينا إنك أنت التواب الرحيم

# القسم الرابع

# الآيات الرئيسة في الأمت المسلمة

ربنا وابعث فيه مرسولاً منهم يتلوعليه مآياتك ويعلمهم المسحتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزبز الحكيم

# 

هذا الفصل هو أول فصل من ثمانية عشر ـ (18) فصلاً تتناول فهم آيات مباركة عديدة في إطار "الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه الله كل فصل نتناول الآية وأكثر التي تتمحور حول العترة الهادية من آل محمد عَلَيْكُ أَن ولكن بها نفهمه من النص القرآني لغة ، أيضاً كيف كانت تزكية الرسول عَلَيْكُ أَلْهُ علم بالبيان الرسولي كها أوضحنا في القسم الأول من البحث، ما محصله:

أن دعاء إبراهيم وإساعيل المنتخصص وربينا وابعث فيهم رسولاً منهم البقرة: 129، أي من الأمة المسلمة من ذريتها عليهم أياتك ويُعلّمه م البقرة: 129 أي يزكيهم إلى الناس، لأن التزكية المُحتَّاب وَالحِحْمَة من شرويُوكُوكِيهم البقرة: 128 أي يزكيهم إلى الناس، لأن التزكية هنا جاءت "بعد" تعليم الكتاب، فلم يحتاجوا إلى التزكية من الشرك كها في الآيات الثلاث الأخرى المشابهة التي في الأميّين أو في المؤمنين أو في المسلمين، والتي فيها يتلو الرسول عَلَيْكُولُكُمُ عليهم – الأميّين والمؤمنين والمسلمين – آياته تعالى ويزكيهم من الشرك بدخولهم الإسلام "ثم" يعلمهم الكتاب والحكمة؛ في حين أن الأمة المسلمة هنا لا تحتاج إلى هذا، فالتزكية في آخر الدعاء هي ليزكيهم إلى الناس أي يطلقهم إلى هنا لا تحتاج إلى هذا، فالتزكية في آخر الدعاء هي ليزكيهم إلى الناس أي يطلقهم إلى

الناس أن هؤلاء أنا أزكيهم فقد زكوا من الشرك زكوا من النقص زكوا من العيب لكي يكونوا هم الأمة الهادية.

(راجع القسم الثاني، الفصل الثالث.)

في هذه الآية، كما في الآيات الأخريات في الفصول القادمة، نذكر أي اعتراض اعترض على هذا الفهم الذي نفهمه، ونناقشه، كما نلفت إلى أي ربط مع آيات الأمة المسلمة الذي نعتمد فهمنا لها في هذه الآيات جميعها.

#### نص الآية

هي جزء من الآية 33 من سورة الأحزاب ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

لغة، ﴿إِنَّمَا ﴾ يستخدمها القرآن أحياناً للحصر الحقيقي وأحياناً للمبالغة. أما الحصر فمثلاً ﴿إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ واحِدُ ﴾ النحل: 1 5، فهذه ليست مبالغة فليس هناك بالفعل غير إله واحد فقط؛ وأما الاستخدام للمبالغة فمثلاً ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَقِ ﴾ سبأ: 46، يقول له: قل لهم أعظكم بواحدة، والحقيقة يريد أن يعظهم بأكثر، ولكن لشدة أهمية الموعظة هنا فكأنها لا يريد إلا هذه الموعظة.

هنا كذلك، ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ﴾، يريد شيئاً واحداً فقط؟ الله تعالى يريد الكثير، لكنه يريد أن ينبه إلى أهمية هذه الإرادة. فهاذا يريد؟ يريد ﴿لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ﴾،

يذهب "عَنْكُم" وليس يذهب مِنكم، فلو قال يذهب منكم سنقول أن الرجس موجود فيهم ثم يذهبه منهم، ولكن ﴿لِيُذْهِبَ عَنْكُم ﴾ أي أن الرجس إذا أراد أن يتعرض عليكم فهو يذهبه عنكم أصلاً.

﴿أَهْلَ الْبَيْتِ﴾ الذين هم في البيت (سنتعرض إليه بعد قليل).

﴿وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا﴾، هنا لو أنه قال التطهير فقط وسكت لكان يمكن أن يكون التطهير بمعان أخرى، مثلاً بمعنى مجازي يطهركم مثلاً من سوء القول أو من ذنب الناس أو مثلاً من أن تقعوا في اشتباه، ولكن عندما قال ﴿يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾، إستعمل تطهيراً فإن هذا مفعول مطلق، يؤتى به لتأكيد الفعل، كها في قوله ﴿وَيُتَبِّرُوا مَا عَلَوْا تَتْبِيْراً﴾ يؤكد ذلك. نعم، يطهركم أنتم، يطهر ذواتكم، فإذا طهر هذه الذوات فأصبحت بريئة من العيب، والعيب بأنواعه بنوعيه الأساسيين الشرك والجهل... هذا من اللغة.

## تزكيتهم للشكر إلى الناس

الآن كيف قام النبي عَلَيْ الله المناس وَيُوزَكِيهِم الأمه الذرية المسلمة التي هي على وفاطمة وأو لادهما الأئمة على حسب الفهم الذي قدمناه، المسلمة التي هي على وفاطمة وأو لادهما الأئمة على حسب الفهم الذي قدمناه، تزكية الرسول عَلَيْ الله من أين نعرفها ونفهمها؟ من البيان الرسولي (الذي تعلنه آيات الطاعة الرسولية ﴿أُطِيعُوا اللهُ وَأُطِيعُوا الرّسُولَ ﴾ محمد: 3 3 التي قدمناها من قبل).

عُرفاً واصطلاحاً، "أهل البيت" هم جميع من في البيت، جميع من في بيت الإنسان أهل البيت، حتى قيل أنه الخادم والضيف عندما يكون موجوداً؛ فهل جاء البيان الرسولي مطابقاً للمعنى العرفي والاصطلاحي أم لا؟ البيان الرسولي هنا غاية في الأهمية لأن شطر الآية موضوع البحث جاء في آية وسياق آيات مباركات تتحدث مع وعن نساء النبي عَلَيْ الله أي ضمن آيات الحديث مع نساء النبي اللواتي يقعن ضمن أهل البيت عرفاً – فهل أن كلمة ﴿أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ هنا تشمل "جميع" من في البيت؟

جاء البيان الرسولي بالقول وبالفعل. أما بالقول فإنه عَلَيْ قال بوضوح هؤلاء أهْلُ بيتي. وبالفعل، فإنه عَلَيْ أَسَلَمُ جمع علياً وفاطمة والحسن والحسين علي على عباءة أو كساء خيبري في بيت أم سلمة على وقال: ((اللّهُمَّ إِنَّ هؤلاء أهْلُ بيتي)) وقرأ شطر الآية المباركة؛ وعندما أرادت أم سلمة أن تدخل معهم جذب النبي عَلَيْ الرداء فقالت: "ألستُ من أهل البيت؟" قال عَلَيْ الرداء فقالت: "ألستُ من أهل البيت؟" قال عَلَيْ النبي عَلَيْ الله المعاملح الله وي والعرفي، ولكن بالمصطلح الشرعي في هذه الآية أهل البيت بالمصطلح النبي ولستِ من أهل البيت، من أهل البيت هذا، في هذه الآية أنتِ من أزواج النبي ولستِ من أهل البيت، من أهل البيت هذا، في هذه الآية (راجع بيان زيد بن أرقم على صحيح مسلم رواية 4225). إذاً هؤلاء الذين

أذهب الله عنهم الرجس ويطهرهم تطهيراً هم هؤلاء فقط - فهذا البيان الرسولي بالقول وبالفعل.

# إعتراض مناوئ

نجيب على هذا:

أولاً في الإطار العام، الذي سيكون هو الإطار الذي سنذكّر به في جميع هذه الآيات، كما ذكرنا في منهج البحوث هذه وهو البيان الرسولي...

رسول الله، الله تعالى قال ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ﴾ النحل:44، هو الذي يعلم وليس غيره، فلان قال والمفسر الفلاني قال والمحدث الفلاني قال، حتى صحابي فلاني قال – ما قاله الرسول المُنْ هو الذي يعتمد، ثم لا يبقى لمسلم حق أو مجال للاعتراض، ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ لا يؤمنون ﴿حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِنَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيبًا ﴾ النساء: 65، يحكموك أنت فيما شجر بينهم. إذاً، نحن نقول كذا وهم يقولـون قـولاً آخر، كيف نصنع؟ نذهب إلى رسول الله عَلَيْقَكُ، ذهبنا إلى رسول الله عَلَيْقَكُ، وعندما يحكم الرسول عَلَيْكُ بجب أن نسلم تسليماً في الخارج ﴿وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيما) ، نقول سمعنا وأطعنا، لا نبقى على العناد والمجادلة، المهم في داخل نفوسنا، ﴿لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا عِمَّا قَضَيْتَ ﴾ ، في داخلنا نحن نقبل ذلك، ولا نعاند وإلا فإن هناك خللاً في الإيمان ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾. البيان الرسولي واضح، إذ لو أن نساء النبي عَلَيْ قَالَهُ أَكُنّ داخلات لما جذب عَلَيْقَالُهُ الرداء عندما أرادت أم سلمة وَعَيْفًا أن تدخل داخل الكساء. ولعله من توفيق الله، من عمل الله تعالى، أو من ذكاء رسول اللهُ عَلَيْكُ أَن جمعهم عَلَيْكُ تحت الكساء وقرأ الآية في بيت أم سلمة عَلَيْكُ ، مختاراً

الزوجة التي ستبقى على العهد مع رسول الله عَلَيْقَالُهُ حتى وفاتها، أن خضعت وبخعت وأطاعت ولم تبدل تبديلاً عَلَيْقًا.

الأمر الثاني الذي يجاب به عليه أن ما نفهمه هنا من ﴿لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ لا يمكن أن يصدر من عندهم الخطأ أو الشرك، بينها يقول بشأن عموم الزوجات ﴿عَسَى إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يَبْدِلَـهُ أَزْواجاً خَيْراً مِنْكُنَّ﴾ التحريم: 5 في الأمة الإسلامية في المجتمع يوجد خير منهن مؤمنات عابدات قانتات. والأهم من هذا في سورة التحريم، هناك تهديد عظيم لاثنتين من زوجات النبيعُليْكُ أَنْ وهما عائشة وحفصة، تهددهما الآيات تهديداً عظيماً، بعد التوكيد على أنها قد زاغتا عن الحق، ﴿إِنْ تَتُوبِا إِلَى الله فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ أي مالت وانحرفت؛ فإذا مالت القلوب وانحرفت، فأي تطهير هذا إذاً؟! الذي يُطَهَّرُ تطهيراً لا يمكن أن يميل قلبه يميناً أو شمالاً، بل يبقى على الصراط المستقيم. ثم يقول ﴿ وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ ﴾ إذا بقيتما تتآمران على رسول الله، ما يعني أن الاحتمال قائم فيحضر لهما جيش لم يهدد بــه أحــداً من الخلق، ﴿وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهُ هُوَ مَوْلَاهُ وَجِيْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ التحريم: 4، ملايين الملائكة، كلهم، هذا لا يحتاج من أجل امرأتين لولا أن القضية قضية مهمة جداً، والمجال لا يسع لتفصيل ذلك وليس هذا هو الموضوع، ولكن نقول أن هذه الإرادة الإلهية في إذهاب الرجس وفي التطهير لا يمكن

أن تكون شاملة لزوجات النبي عَلَيْكُ ، دع عنك عن الذي يقول أنها في الأزواج خاصة. (راجع بيان زيد بن أرقم المنطقة في صحيح مسلم رواية 4425.)

# الآية المباركة وآيات الأمة المسلمة

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الثعلبي وغيره من المفسرين
- مسند أحمد بن حنبل ج3 ص259، ج4 ص107، ج6 ص296، ج6 ص323
  - صحیح مسلم روایة 4425.

# الفصل التاسع عشر آيم الولايم

## نص الآية

﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ المائدة: 55.

#### ماذا تقول اللغت؟

أولاً، كما في آية التطهير، هناك أداة الحصر "إنّما". هنا تقول ﴿إِنَّمَا وَلِيّكُمُ ﴾ أي "فقط وليكم"، هنا أيضاً فيها شيء من المبالغة إذا قلنا أنه فعلاً بهذا الحصر، فقط الولي هو الله ورسوله والذين آمنوا، على اعتبار أن هناك ولاية عامة بين المؤمنين ﴿المُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ التوبة: 71؛ كما أننا نعتقد بولاية ليس فقط المشخص في الذين آمنوا هنا، الذي قام بهذا الفعل (فعل إيتاء الزكاة بهذه الكيفية)، وإنها في الذرية الأمة المسلمة من الأئمة الأطهار. فمعنى الولاية هنا، الولاية التي تكون لها أسبقية على ولاية الإنسان لنفسه، أي ليست مثل ولاية

﴿ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ ﴾ ، هذه الولاية هي من نوع ولاية رسول الله الله ورسوله الذين آمنوا ﴿ النّبِيُّ أُولَى بِ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الله عزاب: 6 ، عند النبي عَلَيْكُ ولاية أعلى من ولاية الإنسان المؤمن على نفسه ، أي أنه عَلَيْكُ أَنْ التهلكة التي الله عنه الله عنه الله على التنفيذ ، لأن التهلكة التي لا يجوز لك أن توقع نفسك فيها للنبي عَلَيْكُ الحق بأمر الله تعالى أن يأمرك بها ، فلا تكن قد أوقعت نفسك في اله لاك لأنه لا رأي لك هنا ، إذ أن ولايته أعلى من ولايتك على نفسك .

فاللغة تقول إذاً ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ﴾، فمن هو وليّكم؟ طبعاً هو الله تعالى، هو الولي، هو المولى، هو المالك، هو المسيطر، هو اللذي له الخلق والأمر وكل شيء؛ ورسوله عَلَيْكُمُ الله عنه الله النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾، فهو الولي، هو الذي يتولى ويتصرف في أموركم...

ثم في ((اللّذين آمَنُوا). هنا، لو سكت يصبح الكلام غير مفهوم، لأن مصطلح "الذين آمنوا" غالباً ما يعني في القرآن المسلمين الذين دخلوا الإسلام (أعلنوا أنهم آمنوا)، (غالباً يفرّق بينهم وبين الذين تمثّلوا حقيقة الإيهان من ضمنهم بكلمة "المؤمنين")؛ فلو قال (واللّذين آمنُوا) وسكت فإن الكلام موجه أصلاً إلى الذين آمنوا، فها معنى القول "إنها وليكم أنتم أنفسكم"؟! لهذا لم يسكت، الآية نزلت تقول (واللّذين آمنُوا الّذين آمنُوا الّذين آمنُوا الّذين آمنُوا الله في اللهة:

بدلاً من أن يقول مباشرة ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ..... الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ جاء بوصف عام للأولياء ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ثم جاء بالتفصيل التشخيصي - ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ رَاكِعُونَ ﴾ (ليكون البدل).

نفهم منها أن "هؤلاء الأولياء هم الذين يقيمون الصلاة المعروفة ويؤتون الزكاة زكاة المال المعروفة وهم راكعون".

هنا إما: يؤتون الزكاة وهم مصلّون راكعون "عموماً"، فهذه لا معنى لها لأن الركوع هو جزء لا يتجزأ من الصلاة. فلا يتبقى إلا الاحتمال الثاني، وهو أن ﴿وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ مرتبطة بـ ﴿يُؤْتُونَ الزّكاة ﴾.

وفي هذه احتمالان: إما أن "ويؤتون الزكاة ؛ وهم راكعون" أو أن ﴿وَيُؤْتُـونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ تعنى " يؤتون الزكاة في حالة الركوع".

أما الأول - إذا قلنا "وهم راكعون" صفة أخرى منفصلة عن إيتاء الزكاة"، صار عندنا أن هؤلاء الذين آمنوا الذين لهم ولاية بعد ولاية الله ورسوله النفي هم الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم دائماً راكعون كأنها عمرهم كله هو وهم راكعون، وهذا مستحيل عقلاً. فإن قيل أن المقصود من الركوع هو الخضوع لله تعالى، قلنا أن الأشد خضوعاً والأعلى عبودية لله هو السجود، فكان قال وهم

ساجدون، لأنك تبين الخضوع الأكبر عندما تنزل وتضع جبهتك على الأرض، كأنك تخاطب الله تعالى أنني أضع جبهتي على أوطأ نقطة اعترافاً بعلوّك، لذلك قيل إن أقرب ما يكون العبد إلى الله في السجود. إذاً، من غير المعقول أن تكون هذه الصفة للولاية ﴿وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ يعني في حالة الركوع الدائم، فأن هذا الولي الذي يجب أن يكون راكعاً على طول الخط، متى يصلي؟ متى يؤتي الزكاة؟ وعليه، لا يمكن أن تكون ﴿وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ مفصولة عن ﴿وَيُؤْتُونَ الزّكاة ﴾ قبلها، بل لا بدوأن تكون مربوطة مها.

هذا هو المعنى المفهوم.

# التزكية إلى الأمة

الآن، كيف قام النبي عَلَيْكُ بتزكية الأمة المسلمة على من خلال بيانه الرسولي؟

وردت روايات أنه عَلَيْقَالُ عندما كان المسلمون في المسجد النبوي وهم في حالة الصلاة، صلاة النافلة فيصلون فرادى، دخل سائل فسأل فدعا رسول الله عَلَيْسُهُ بدعاء فتحقق الدعاء على يد على المسلمة على يد على المسلمة التي كان هذا السائل يمر بين الصفوف ويسأل الناس المساعدة كان على المسلمة في حالة الركوع – السائل يمر بين الصفوف ويسأل الناس المساعدة كان على المسلمة في حالة الركوع –

في الذي يفعل؟ مداعليه يده الكريمة، وبيده خاتم، فأشار إلى هذا السائل ففهم ذاك أن انزعه مني، فانتزعه منه، فأعطى المليم الزكاة وهو راكع.

#### إعتراضات

الآن هناك من يعترض، كالعادة عندما تأتي القضية إلى على عليه الآب

أول اعتراض أن الكلام بصفة الجمع وأنتم تقولون أنه فقط على عليه الذي تصدق بالخاتم - كيف؟ هذا الاعتراض مردود لأنه يمكن أن يُعبّر عن الفرد بالجمع - قالوا أنه يمكن أن يعبر بالجمع للتفخيم، كما ورد في القرآن في كلام المولى عز وجل عندما جاء فيه مثلاً ﴿وَلَقَد نادانا نُوحٌ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ ﴾، لم يقل فلنعم المجيب، بل ﴿ المُجِيبُون ﴾ للتفخيم. حتى في حالة الناس، فإن القرآن الكريم عبّر أيضاً عن الفرد بصيغة الجمع، ومن أشهر الآيات آية ﴿الَّذِينَ قَالَ لَمُّمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيهَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ﴾ آل عمران: 173، والتي رووا نزولها في نعيم بن مسعود الأشجعي الذي جاء وحذر رسول الله عَلَيْقُكُم أن اليهود سيغدرون به بالاتفاق مع قريش التي كانت قد جاءت مع الأحزاب لحصار المدينة في واقعة الأحزاب، جاء وقال له يا رسول الله إني قد أسلمت، لكني لم أعلن إسلامي لحد الآن، فلا يزالون يعتقدون أننى مشرك، فهل أقوم يمكن أن أقوم بخداعهم، أي أن أوقع بينهم فلا يحصل

إتفاق عليك؟ وافق النبي عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وقال أن الحرب خدعة. فالذين قال لهم الناس، الذين يعني رسول الله عَلَيْكُ أَن وهو مفرد، الناس هو نعيم بن مسعود وحده. فإذا يعبر عن المفرد بالجمع.

الاعتراض الثاني أنه كيف تقولون أن علياً المليس يكون خاشعاً في الصلاة لا يستطيع أن يشعر بشيء فكيف سمع السائل؟ هذا الاعتراض نستطيع أن نصفه أنه اعتراض سخيف:

فأولاً لم نقل أن علياً علياً علياً علياً علياً علياً علياً في جميع أحواله كان يذهل ولا يدري بها حوله، فلم يقل أحد ذلك؛ ثانياً أن القضية من الأهمية الله تعالى يريد أن يوصل إلى الناس موقعية علي المليط بطرق مختلفة علماً منه تعالى بالمؤامرات ضد ذلك، فكان من ضمن خطته تعالى هذه الأمور، إذ ليس هناك صدفة عند الله تعالى، فكيف بأهم قضية وهي ولاية الدين؟ فجعل ذلك السائل يدخل ويطلب ويسأل فيعطيه على المليط فتنزل الآية لتكون بطريق لا يمكن أن تُنسب إلى غيره من الوضوح، هذا الأمر من الأهمية أكبر بكثير من أن الإشكال كيف سمع على المليط هذا وكيف انتبه إليه — انتبه إليه بكل سهولة.

أخيراً نقول أن هناك اعتراضاً، بل هو تفسير مغاير منحرف في الواقع، وهو ما رددناه عندما نظرنا في لغة الآية. يقولون: إن المعنى ليس كما ذهبتم، المعنى أن

الولاية لله ولرسوله والذين آمنوا الذي يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون، يعني ليس بالضرورة فقط علي عليه مذا معناه أنهم يعطون الزكاة وهم راكعون فعلاً.

وهذا رددناه فيها سبق، كها نقول أن هذا ينبغي أن يقول "وهو طائع وهو خاضع وهو صادق" ولا يقول وهو راكع؛ ثانياً إذا صارت هناك ولاية بكل إنسان يركع ويعطي الخاتم فإن أي شخص يستطيع أن يتفق مع شخص آخر أنه عندما يصلي في المسجد يأتي الآخر ويصل إلى جانب الأول عندما يكون راكعاً، يطيل الركوع لا بأس، فيطلب المساعدة فيشير الآخر باليد ليأخذ منه الخاتم، ليكون ولي الناس بعد الله ورسوله!

هذه الاعتراضات وهذه التفسيرات المنحرفة لا يمكن أن تسقط الحق، الله تعالى له الحجة البالغة، ولذلك هذه كلها لا يمكن أن تكون.

# الآية المباركة وآيات الأمة المسلمة

هنا أيضاً نجد أن هذه الأمة المسلمة عندما يزكيها رسول اللهَ عَلَيْكُ إلى الناس، بعد أن يعلمها الكتاب والحكمة، هي التي ستكون الجهاعة الوحيدة التي على هذه المواصفات أنها لم تشرك بالله طرفة عين ثم جاء التعليم الكتاب والحكمة، عندما يطلقها رسول الله عَلَيْكُ هذه هي التي دون غيرها تستحق

الولاية العامة بعد ولاية الله ورسوله عَلَيْكُ أَهُ وليست الولاية الخاصة بين المؤمنين، أو ولاية الجد على الأولاد إذا مات الأب، أو ولاية فلان على ذلك؛ هذه الأمة الذرية المسلمة هي هكذا.

فإن شئت أن تنسب القول أن هذه الولاية بسبب أنها الذرية الأمة المسلمة في أعلى درجات الإسلام، لك ذلك، وإن شئت قلت أن هذه الجهاعة هي في أعلى درجات الإسلام وإلا لما كان الله أعطاها الولاية، لك ذلك أيضاً.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الكشاف للزمخشري ص22
- التفسير الكبير للرازي ج12 ص23.
- تفسير روح المعاني للآلوسي ج6 ص 186
  - الدّرّ المنثور للسيوطى مجلد2 ص293
- وأخرج مثله الطبراني في الأوسط وابن أبي حاتم وابن عساكر في تاريخ دمشق.

# الفصل العشرون آير المودة

آية شهيرة جداً من آيات الكتاب العزيز التي تتعلق بكيفية التعامل المطلوب مع الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على المسلمة عن المسل

## نص الآية

النص المشهور يمثل الجزء الأكبر من الآية 23 من سورة الشورى:

﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾.

والجزء قبلها ﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّالِحَاتِ ﴾ (البشارة وردت في الآية 22 قبلها والتي قبلها ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا السَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجُنَّاتِ لَكُم مَّا يَشَاؤُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ بشرى لمن يفعل آية المودة).

لكن الكلام هنا في اختصار الآية:

﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلا الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾.

#### ما تقوله اللغت

يبدأ الكلام باستعمال هذه الكلمة المهمة جداً في القرآن وهي ﴿قُلْ ﴾، كثرما استخدم القرآن كلمة ﴿قُلْ ﴾، وذلك:

أحياناً لكي ينبه إلى أن القرآن هو ليس من عند رسول الله عَلَيْكَا، لأنه الرسول سيأتي إليه ويقول إقرأ ﴿قُلْ ﴾، تأكيد بين حين وآخر، ولو كان من عنده لما كان يقول قل لنفسه؛

كما تأتي أحياناً لتأكيد وتشديد وحث على القضية، مثلاً ﴿قُلْ إِنَمَا أَعظكم بواحدة ﴾ سبأ:46، قُل لهم؛

وأحياناً أخرى تأتي من أجل تبرئة ساحة النبي المسلمين هكذا، كان البعض نفسه - ولا يتعجب أحد من ذلك، فقد كان بعض المسلمين هكذا، كان البعض يقول أنه على أنه عليه م - إنها يجامل قراباته، فلذلك تأتي ﴿قُلْ ﴾ يقول أنه على تبرأ ساحته من هذا، أن الله تعالى يقول له ﴿قُلْ ﴾، أنه لولا الله تعالى لما طلب إليه هذا الطلب.

﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾، ﴿ عَلَيْهِ ﴾ بإجماع المفسرين أنه "على تبليغ الرسالة"، أي ضمير الغائب "الهاء" هنا لم يقل أحد أنه على أهم قضية وهي تبليغ الرسالة، طعاماً أو ما يشبهه فيسأل عليه أجراً، وإنها هي على أهم قضية وهي تبليغ الرسالة،

أهم قضية وأكبر نعمة عند أي مسلم وهي نعمة الإسلام؛ فبالتالي الذي جاءه بهذه النعمة من عند ربه هو لا يطلب أجراً.

(عندنا آیات أخرى أنه ﴿ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الشعراء: 109، أي لا أطلب منكم أجراً، كل الأنبياء على يقولون ﴿ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللهِ ﴾ سبأ: 47 أو ﴿ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الشعراء: 109، هنا يقول أنا لا أسألكم عليه أجراً ، لا أسألكم أجراً على التبليغ مثلاً أن تدفعوا لي مالاً أو أن تنصبوني منصباً أو غير ذلك. )

فيا هو الذي أطلبه منكم، ﴿لا أَسْأَلْكُمْ ... إِلا الله عني فقط، فقط ﴿اللُّودَةَ فِي اللَّهُ الله لله منكم التودد والحب، مع اختلاف في الألفاظ أيها أقوى، ولكن عموماً المودة هي مشاعر الحب تجاه موضع المودة، تجاه المودود.

و ﴿ الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ هذه أيضاً مهمة لأن فيها عدة اعتراضات.

فإذاً نفهم من اللغة أنه أنا لا أسألكم شيئاً من الأجر على التبليغ، ولكن فقط المودة في القربي.

لهذا التعبير ﴿ فِي الْقُرْبَى ﴾ جاؤوا بوجوه ستة للتفسير، للمعنى، سأذكرها بسرعة - بعد فقرة "التزكية إلى الأمة" - من أجل الجواب على الاعتراض على فهمنا (والذي يتوافق فيه معنا بعض مفسري وعلماء أهل الخلاف).

# التزكية إلى الأمة

فتزكية الرسول للذرية الأمة المسلمة، من خلال البيان الرسولي، ستكون من ضمن عموم الأفعال والأقوال النبوية في هذا الشأن، إضافة إلى الأحاديث. هنا نتكلم فقط في هذه الوجوه الستة ونناقشها. ولا ننسى السيرة، سيرة المسلمين في الفهم السائد وإلى اليوم، أن الذين طُلب لهم الأجر في القربي هم أهل البيت في المصطلح في آية التطهير، على وفاطمة والحسن والحسين والأئمة من ولدهم علي المسلمة.

قبل ذكر البدائل التي جاؤوا بها، هناك محاولة للالتفاف حول المعنى بأن قالوا:

لو أن القضية هي لقربي النبي عَلَيْكُ لكان الكلام هو المودة للقربي (وليس في القربي)، أي أن توجّهوا المودة لهم، وليس فيهم.

هذا الاعترض مردود لأن الكلام هو المودة في القربي أي أنه أحد أمرين:

إما أن تقول أن "المودة في القربي يعني في موضوع القربي"،

أو أن تقول أن "المودة تجعلها فيهم، أي أنهم يكونون موضعاً للمودة، أو ضع مودتك فيهم".

وعليه، فإن هذه المحاولة للهروب من المعنى لا تجدي نفعاً.

#### الوجوه الستة لتفسير "القربي"

نورد هذه الوجوه على عجالة، وكل واحد نظهر كيف أنهم ردوه:

• الوجه الأول هو تفسير إبن عباس أصلاً وليس من النبي عَلَيْكُ قال أن النبي عَلَيْكُ قال أن النبي كان له قرابة في قريش في جميع بطون قريش فهو يقول لهم صلوا ما بيني وبين القرابة يعني هو خطاب لقريش قل لا أسألكم، من هؤلاء؟ هم قريش فقط، أنه أنتم قرابتي لا تؤذوني!

لا شك في أن هذا الكلام باطل لأنهم لم يؤمنوا به، لأن الكلام إذا كان مع غير المؤمنين، مع الكافرين منهم، هم لم يؤمنوا به أصلاً فكيف يطلب منهم أجراً على شيء هم ردوه، سيقولون له أي أجر تطلبه منا أن نعطيك؟! أنت لم تعطنا شيء، نحن لم نأخذ منك شيء كي تطلب منا الأجر! إذاً هذا الوجه باطل. وهذا وجه مهم عندهم، هذا الوجه الذي يقولون به مع الوجه السادس الصحيح.

• <u>الوجه الثاني</u> يقولون هو مشابه ولكن <u>الخطاب للأنصار</u>، أي أيضاً أنتم المودة في لأن قربتي منكم، أي على أساس القربى من إحدى الجهات النَّسَبيّة.

وهذا باطل لأن الأنصار صحيف معروف أنهم كانوا يحبون النبي التي الله عباً حمّاً في معنى أن يطلب منهم؟ فكأنها هم يحبونه دون أن يكون هناك حاجة لطلب الله تعالى أو لطلبه بأمر الله تعالى.

• الوجه الثالث أن الخطاب لقريش ولكن المودة للنبي عَلَيْكُ أَي أنا ما أسألكم شيئاً لكن مجبتي لكم هي التي تدفعني لأن أدعوكم وأهديكم.

وهذا ضعيف، بل واضح الضعف وهو باطل، لأن النبي المنطقة لا يركز في دعوته إلى الهدى على أساس القرابة ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾ قريش وغيرها، يعني لا يقول لأنكم قرابتي فأنا أقوم بالواجب؛ فهذا باطل.

• <u>الوجه الرابع أن المودة لقرابة المخاطبين</u> يعني يقول لهم أنا لا أسألكم، أنتم إذا أردتم أن تدفعوا لي أجراً على تبليغي فأنا أطلب منكم أن تقوموا بمودة قرباكم، يعني علاقتكم بقرباكم تكون علاقة المحبة والمودة.

وهذا باطل أيضاً، لأنه إذا كان هؤلاء القربى من الأرحام من المؤمنين فهذا يحث عليه بكل الأحوال ومع ذلك هذا لا يجب عليك أصلاً؛ وثانياً أنه يمكن أن يكون من الكافرين والمنافقين، فكيف يقول لهم تدفعوا علي الأجر على التبليغ بأن تودوا الكافرين والمنافقين لمجرد أنهم قرباكم؟!

• الوجه الخامس أن القربى لا تعني القربى من الرحم وإنها يعني التّقرُّب، أي أنا أطلب منكم المودة في التقرب إلى الله في العبادات.

وهو باطل، لأنه إذا كان هؤلاء منافقين مشركين فهو يعلم أنهم لن يتقربوا بالعبادات لأنهم أصلاً غير مسلمين فلا يطلب منهم عبادات، وإذا كانوا من

المؤمنين فإن هذا من صميم دعوته أصلاً ومن صميم عملهم أصلاً – أن يتعبّدوا لله من صميم علاقتهم به عز وجل؛ هذا إضافة إلى أن معنى التودد في العبادات والتقرب بالعبادات ليس صحيحاً.

هذه هي الوجوه الخمسة الأولى، المخالفة للوجه السادس الباقي...

• بقي الوجه السادس وهو عليه إجماع جميع علماء الشيعة وربها الأكثر من علماء أهل السنة وهو أن المودة هي قرابة أهل النبي الشيائي وهم عترته من أهل بيته علياً أهل الذين نعرفهم من التحديد النبوي القاطع أنهم علي وفاطمة وأولادهما الأئمة علي فإن العترة حددها النبي الشيئة في حديث الثقلين عندما قال ((وعترق أهل بيتي))).

فيكون المعنى:

إنني لا أسألكم أجراً على تبليغي إياكم الإسلام إلا أن تودوا قرابتي.

وهذا هو الصحيح الوحيد...

وللدليل القاطع عليه هناك طريقتان:

-الأولى تنفى البدائل ولا يبقى إلا هذا

- والثانية هي إثبات هذا بنفسه بغض النظر عن البدائل.

البدائل هي الوجوه الخمسة التي ذكرناها، كلها أبطلناها بكلمات بسيطة فلا تحتاج إلى بحث طويل أصلاً، فلا يبقى إلا هذا الوجه.

وإن شئت الإثبات بهذا الوجه نفسه فهو المنطقي، لأنه على يطلب منهم أن لا يؤذوه، معرفة منه بإخبار من الله تعالى بأن أهل بيته على المنتعرضون للتنكيل وإلى الظلم، والأمة ستتعرض نتيجة لذلك إلى الإبعاد عن معرفة موقعيتهم، فهو يدعوك إلى الحد الأدنى وهو وجوب محبتهم على وعسى إن أحببتهم عند ذلك ستجد من الصعوبة أن تخالفهم على من الصعوبة أن تتظاهر عليهم وتبعدهم على وتبعدهم المنتظر، وهكذا هو شأن المؤمن الصادق.

فإذاً، هذه الوجوه الخمسة الأولى باطلة ويبقى هذا الوجه فقط، والذين يطلب الله سبحانه وتعالى مودة الناس لهم، ويعتبرها هي الأجر والشكر، هي رد الفعل المطلوب من المسلم للنبي المسلم للنبي المسلم للنبي المسلم للنبي المسلم للنبي المسلم للنبي المسلم النبي المسلم للنبي المسل

هـؤ لاعلاقة حاصة موضع المودة - لا بد وأن يكونوا ذوي مكانة خاصة مواصفات خاصة بحيث لم يطلبها لغيرهم، وأنت إن وجدت العذر وجدت فسحة أن لا تحب شخصاً أو جماعة لأن فيهم شائبة ما، هـؤلاعلله لا تجد معهم هذه الفسحة، إذ ليس فيهم شائبة - ونحن نتكلم في الإطار الديني في إطار العلاقة بالله

- فلا توجد فيهم شائبة من شرك بالله؛ فإن قلت إن هذا الشخص فيه جهالة قلنا أن هؤلاء على الشاخص فيه جهالة قلنا أن يزكيهم هؤلاء على الناس.

إذاً هؤلاء، الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على هي الوحيدة التي تستحق أن تكون علاقتنا بها علاقة المحبة التي لا مجال للحيادة عنها لأنها لا شائبة فيها، وجعل الله تعالى مودّتها هي الأجر على جهد النبي عَلَيْقَكُ وجهوده، لأن أجر النبي عَلَيْقَكُ أصلاً هو على الله، أما "مودة القربي" فهذه فائدتها لنا.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير البغوي
- تفسير الكشاف ج 3 هامش تفسير آية مودة القربي
  - القرطبي في تفسيره ج 13 ص 23، ج 16 ص 26
    - الثعلبي في تفسيره ج 5 ص 157
      - تفسير الجلالين
    - تفسير الدر المنثور لجلال السيوطي
      - تفسير الآلوسي ج 25 ص 38

- شواهد التنزيل للحسكاني ج2 ص200
- الطبراني في المعجم الأوسط ج2 ص336
  - ما أخرجه أحمد في المسند
    - ما أخرجه ابن أبي حاتم
  - الحاكم في المستدرك ج3 ص172.

# 

من أهم آيات الأمة الذرية المسلمة كما نعتقد هي آية المباهلة، فهذه الآية فيها خصوصية أن هناك إجماعاً على التشخيص في أبطال المباهلة.

## نص الآية

الآية تأتي في سياق ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ . الْحُقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ آل عمران: 59-60...

ثم تأتي الآية المباركة ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَإِنْسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعَنَةَ الله عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ آل:عمران 61.

#### سبب النزول

وقصة الآية أنه جاء وفد من رجال دين مسيحيي نجران (شال غرب اليمن) يباحث النبي عَلَيْكُ في طبيعة المسيح الملك هل هو إله؟ ابن إله؟ فيه صفة الألوهية؟ أم هو كما جاء به النبي عَلَيْكُ أنه عبد الله تعالى؟ بعد نقاشات مدة ثلاثة

أيام بقي كلّ على موقفه، فنزلت الآيات تعطي النبي عَلَيْقُكُ حُجّة أخيرة ﴿إِنَّ مَثْلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثُلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ ثُرَابٍ ﴾ – قال له إن شأن عيسى آدم، إذا كانت حقيقة أن عيسى عليه أب تعني أن عنده جنبة ألوهية فإن آدم لليه من عني أن عنده جنبة ألوهية فإن آدم لليه من عني أب ولا أم، فقد خلقه من تراب أولى أن يكون فيه جنبة ألوهية لأنه من غير أب ولا أم، فقد خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون...

فإن استمروا في المحاججة بعد ذلك ﴿فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ﴾، توقّف، إنتهت المباحثات، مع الأمر التالي:

فهاذا صنع رسول الله عَلَيْقَالُهُ ا؟

قال عَلَيْكُ للوفد ﴿ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ ، هناك دعوة للأبناء من هنا والأبناء من هناك ، و ﴿ وَلِسَاءَنَا وَلِسَاءَكُمْ ﴾ ، من عندنا ومن عندكم، و ﴿ وَأَنْفُسَنَا وَلِسَاءَكُمْ ﴾ ، من عندنا ومن عندكم، و ﴿ وَأَنْفُسَنَا وَلَيْسُاءُكُمْ ﴾ ...

وهو شيء غير مفهوم، كيف يدعو الإنسان نفسه؟ سنرى...

ثم نأتي إلى الفعل - ﴿ ثُمَّ ﴾ نتبهل بعد الدعوة، ثم بعد أن يصير الجمع هناك مدة ﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ الله عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾.

# التزكية إلى الأمة

هنا، تزكية هؤلاء الطاهرين على هو من ضمن الحادثة كلها، البيان الرسولي كان في قوله وفي فعله عَلَيْقَالُهُ .

فالإجماع قائم على أن رسول الله على أن يمشي وبيده يحتضن الحسين الملكيل عمر الحسين الحليل كان على المناسلة كان خمس سنوات، ولكن كان على الأخرى الحسن الملكيل يمشي، وخلفها فاطمة على المناسلة وخلف فاطمة على المناسلة وبينا هم يمشون، خاطب رئيس الوفد المسيحي جماعته قائلاً:

"يا معشر النصارى إني لأرى وُجُوهاً لو شاء الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها، فلا تباهلوا فتهلكوا، ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة!"

فقرروا التراجع، وتوجهوا إلى النبيَ النَّهِ الله أن نحن تراجعنا عن المباهلة، وكلّ منّا يبقى على دينه.

النتيجة أنهم وصلوا إلى اتفاق: يدفعون الضريبة باعتبار أنهم جزء من الدولة الإسلامية الوليدة.

فكيف، إذاً، كانت ترجمة رسول اللهَ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ بناء والنساء والأنفس في الآية المباركة؟

أما الأبناء – فرسول الله عَلَيْكُ لُم يكن عنده ولد، القاسم وعبدالله وحتى الطاهر من ولد خديجة عَلَمَا الله عَلَمَا توفوا وهم صغار، يعني رُضّع، هذا في مكة؛ وابنه إبراهيم المِلَيَّةُ ابن السيدة مارية قد توفي، فقد كانت الحادثة (المباهلة) في السنة التاسعة للهجرة، جاء بالحسن والحسين عَلَيْتُهُ وكان كثرما يقول هذان إبناي، فإذا جاء بهذين فإنها يمثلان الأبناء.

وأما النساء - فقد جاء بفاطمة عنظائلًا، ولم يأت بواحدة من زوجاته، ولا بواحدة من عهاته أو بنات عهاته، صفية عنظائلًا لم يأت بها، هناك نساء من الصحابيات جليلات طيبات ممن صدقن ما عاهدن الله عليه، لم يأت بواحدة منهن، فكانت فاطمة عنظائلًا هي التي تمثل النساء.

فهاذا عن الأنفس؟ - هو عَلَيْكُ جاء بنفسه، لماذا جاء بعلي التلكيا؟ لأن عليا التلكيليا المنافقة عليا التلكيليا المنافقة الحرفية لكلمة ﴿أَنْفُسَنَا﴾، فلهاذا يقول ﴿تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَا وَالْمُعْلَاقُوا وَنُسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُعَلَّوْ اللَّهُ وَلَيْعُلُمُ وَلَيْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَنَا وَيُعْسَاءَنَا وَيُعْسَاءَ وَيُسَاءَنَا وَيُعْسَاءَ وَيُسَاءَنَا وَيُسَاءَ وَيُسَاءَنَا وَيْسَاءَ وَيَعْسَاءَ وَيَعْسَاءَ وَيَعْسَاءَ وَيْسَاءَ وَيْسَاءَا وَيُسَاءَ وَيْسَاءَ وَيْسَاءَ وَيَعْسَاءَ وَيَعْسَاءَ وَيَعْسَا وَيَعْسَاءَ وَيَعْسَاءُ وَيْسَاءَ وَيَعْسَاءُ وَيْسَاءَ وَيْسَاءُ وَيَعْسَاءُ وَيَعْسَاءُ وَيَعْسَاءُ وَيْعَالَعُونُ الْعَنْ وَيْسَاءُ وَيْسَاءُ وَيْسَاءَ وَيْعَالَعُوا وَيَعْسَاءُ وَيْسَاءُ وَالْعُلْعُونَا وَلَا عَلَالْمُ وَيَعْلَعُ وَالْعُلُونَا وَيَعْلُوا وَيْعُلُونُ وَالْعُلُونَا وَيُعْلَعُونَا وَالْعُلُونُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُونُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُولُوا وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُوا وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْ

أدعوك إلى أن تأتي إلى بيتي لمأدبة، أقول لك تعال وهات عائلتك وأنا سآتي بعائلتي ونفسي؟! ما معناه؟ أنا الذي دعيتك أصلاً وأنا موجود، فإذاً المعنى غريب جداً لا يستخدم...

نحن عقيدتنا أن رسول الله عَلَيْ الله مثيل له ولا يقترب أحد منه، في فضائله الجمّة في كل شيء، ولكن وصل على عليه عليه عليه إلى المنزلة التي كأنها عبر العتبة التي نستطيع أن نقول إذا كان رسول الله عَلَيْ الله على عليه عليه على عليه عليه على عليه عليه على الله على عليه عليه الله على عليه عليه الله على الله على عليه الله على ا

وقد قالها النبي عَلَيْ الله هذا الفعل في المباهلة ولكن استخدمها أيضاً في أنه بعث استخدم هذا ليس فقط في هذا الفعل في المباهلة ولكن استخدمها أيضاً في أنه بعث رسالة إلى جماعة يهددهم، كانوا يتحرشون بقوافل المسلمين فبعث إليهم: ((لَتَنْ تَهُنَّ يَهُنَّ الله عَنْ الله الله الله وربا في رواية ((عِنْدِي كَنفسِي-)) يا بَني وُلَيعَة أو لأبعثنَ إليكم رجُلاً كَنَفْسِي)) أو ربا في رواية ((عِنْدِي كَنفسِي-)) (تفسير فرات بن إبراهيم، عن جابر بن عبد الله الأنصاري مُنْ إليكم عن جابر بن عبد الله الأنصاري المنالة الم

ويسبي الذرية، فلم استمروا على تحرشهم بالمسلمين بعث إليهم علياً عليه فقام بالمسلمين بعث إليهم علياً عليه فقام بالواجب خير قيام. فاستخدم هنا ((كَنَفْسِي)).

إذاً تزكية الرسول عَلَيْكُ لَمُ لَا يَم يمثلون الجاعة الطاهرة، الجاعة التي وصلت إلى أعلى درجات الإسلام الذي طلبه إبراهيم وإسماعيل على عندما دعوا وربينا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ البقرة: 128، هذه الجاعة رسول الله عَلَيْ يكا له تُعلب عندما تقف في الابتهال إلى الله تعالى، لا تُعلب لأنك عندما تأتي بجاعة هي الأقرب إلى الله تباهل جماعة أخرى فإنه من الطبيعي أن هذه هي التي تغلب، كيف إذا كانت هذه الجاعة القريبة من الله تعالى معها الحق المطلق.

# إعتراض!

كما قلنا سابقاً أنه عندما تأتي القضية إلى أهل البيت على لا بد وأن يعترض المنحرفون أو السائرون في ركابهم أو الغافلون الذين خدعوهم أبد الدهر؛ فهاذا قالوا هذه المرة؟

قالوا: لا.. إن هؤلاء قدمهم النبي عَلَيْكُ لأنهم هم أقرب إليه فهو يريد أن يقول أننى إذا أردت أن أضحّى فأنا أضحّى بأقرب الناس لا أضحّى بالأبعد.

هذا القول ينطوي على ماذا؟ يعني هو قول من لا يخجل لأن هذا يقول أن رسول الله عَلَيْكُم عَيْر مطمئن من النتيجة، أنه من الممكن أن ينزل العذاب علينا، فعند ذلك أصاب بها أنا وأهل بيتي، بينها أنتم المسلمون لا تتأذون، هل هذا اعتراض بالله عليكم؟! وهل هذا جائز في الاعتقاد الديني في رسول الله عَلَيْكُم؟ عند أي مسلم؟

# الآية الكريمة وآيات الأمة المسلمة

فبالتالي لا يوجد اعتراض حقيقي على هذا، فتكون هذه الآية هي الحادثة الهائلة، هي ليست تتطابق وحسب، بل هي متداخلة متشابكة كما تتعشق أجزاء الماكنة بكلمة الذرية المسلمة بدعاء إبراهيم وإسماعيل الماكنة بكلمة الذرية المسلمة بدعاء إبراهيم وإسماعيل الماكنة بكلمة التي أطلقها رسول الله الماكنة وزكاها بعد أن تلا عليها آياته وعلمها الكتاب والحكمة، لتكون هي القائدة والواجهة للأمة الإسلامية المحمدية قبالة الأمم الأخرى إذا ما برزت حالة تحد أو تعارض في المبادئ أو المصالح.

\*

# بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- الزمخشري، تفسير الكشاف ج1 ص284

# الفصل الثاني والعشرون في آيات الأسباط

في القرآن عدة نصوص تذكر الأسباط من آل إسحق ويعقوب عليه أله في هذا الفصل نجمع بينها وبين الأحاديث التي تطبق النصوص على الحسن والحسين عليه الم

# الآيات المباركة

7/ ﴿ قُولُوا آَمَنَا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إبراهيم وَإسهاعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالاسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ البقرة: 136.

2/ وبعدها بعدة آيات الآية 140 تتمة في السؤال الاستنكاري لما يقوله بعض أهل الكتاب ﴿أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إبراهيم وَإسماعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالاسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى قُلْ أَأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ اللهِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ هذه شبيهة، وما أُنزل إلى.

2/ هنا في آية:84 من سورة آل عمران ﴿ قُلْ آَمَنَّا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إبراهيم وَإسهاعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالاسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ الإنزال "إليه" أنزل وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ الإنزال "إليه" أنزل

لأجله هو أو لأجل دوره، وأنزل "عليه" يعني فقط هو أنزل عليه، الذي وصل إليه بغض النظر عن دوره.

4/ ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُورِهُ وَيَعْقُوبَ وَالاسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْهَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُوراً ﴾ النساء: 3 16.

5/ والآية الأخيرة في المجموعة من سورة الأعراف المباركة. قبلها الآية: 159 مهمة ﴿ وَمِنْ قَوْمٍ مُوسَى أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ والآية ما بعدها تقول ﴿ وَقَطَّعْنَا هُمُ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أُمَّا.. ﴾ الأعراف: 160.

# الأسباط من الأنبياء عليسكا

فنجد هنا أن الموضع المطلوب هو كلمة "الأسباط" وأن هؤلاء الأسباط، كانوا من الأنبياء لأنه أنزل إلى إبراهيم والأسباط، وما أنزل على إبراهيم والأسباط، هنا إنا أوحينا إليك وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط، هذا الخط الإسحاقي من إبراهيم المنسلاً. وبعد خط الأسباط من يعقوب هناك الخطوط صارت قبائل عندما جاء زمن موسى التيلاً بعد ذلك بقرون وقرون.

فالشاهد هو أن مصطلح الأسباط في القرآن هم الأنبياء على عمد موسى البيار الهيم وإسحق عليه المناسلة من نسل إسحق ويعقوب عليه الماروا قبائل على عهد موسى عليه .

وعندنا أيضاً في سورة الأعراف الآية: 159 ﴿ وَمِنْ قَوْمٍ مُوسَى أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ فهنا فرّق ما بين القوم، أمة موسى الكبيرة وبين جماعة في هذه الأمة؛ وهذا ما أشرنا إليه في أول البحث أن الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه هي جماعة من الأمة الإسلامية وليس الأمة الإسلامية كلها، فهنا قوم موسى فكأنها الأمة هنا تقابل الأمة الإسلامية، ومن قوم موسى أمة، إذاً صار جزء منها ههنا الأمة التي تهدي بالحق وبه تعدل، جزء منها فقط.

# التشخيص الرسولي

نحن نعلم مما أجمع عليه المسلمون ما روي من الحديث الصحيح في شأن الحسن والحسين عليه عليه النبي عَلَيْكُ : ((الحُسينُ سِبطُ من الأسباط)) (صحيح الترمذي ج2، ص307)، ((الحسنُ والحُسينُ سبطانِ من الأسباط)) (إبن منظور، مختصر تاريخ دمشق ج7، ص120)، و ((سبطُ هذه الأُمّة الحسنُ والحُسينُ)) (الطبراني، المعجم الصغير ج2، ص314).

"السبط" يُطلق على الحفيد إبن البنت أو إبن الإبن، لكن بشكل أخص إبن البنت. الصحابة، عندما كان رسول الله عَلَيْقَا أَي يحدثهم بهذه الأحاديث يعلمون كلهم أن الحسن والحسين هما إبنا فاطمة عَيَمَا للهُ اللهُ عَلَيْقَا أَلُهُ اللهُ عَلَيْقَا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقَا اللهُ عَلَيْقَا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقَا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقَا اللهُ عَلَيْقَا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقًا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقًا أَلِهُ اللهُ عَلَيْقًا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقَا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقًا أَلَهُ اللهُ عَلَيْقًا أَلَا اللهُ عَلَيْكُوا أَلْهُ عَلَيْقًا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا أَلِهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ أَلْهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ المُعَلِّمُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ

اللهُ عَلَيْكُ أَنْ فَمِنْ غَيْرِ المنطقي أَنْ رسول اللهَ عَلَيْكُ أَنْ يَجِلُسُ إِلَيْهِمْ وَيَقُولُ لَحْمُ أَنْ الحسن والحسين حفيداي من ابنتي فاطمة، سيقولون نعم نعلم ذلك، ثم بعد ذلك ماذا؟

فهو، إذاً، يقول أن هذين الكريمين الحسن والحسين يتصفان بصفة، هذه الصفة أنتم تعرفونها أصلاً؛ من أين يعرفونها؟ من آيات القرآن التي أنزلت عليه والتي كان يقرأها عليهم. فهو عَلَيْقُلُ يقول لهم، وللناس جميعاً، أن هذين السبطين هما من سنخ الأسباط من آل إبراهيم للمليل في الخط الإسحاقي – وبها أن:

أولاً / أولئك الأسباط كانوا من الأنبياء بنص من القرآن

ثانياً / أن النبوة والرسالة قد ختمت برسول الله المُتَّالِقُهُ فلا نبي بعده، إذاً الحسن والحسين عَلَيْمُ ليسا نبيّين ولكنها من درجة ومنزلة النبوة.

وهذا نظير قوله عَلَيْكُ لعلي عَلَيْهُ: ((أنتَ منّي بمنزلةِ هارونَ مِنْ مُوسى، إلاّ أنهُ لا نبيّ بعدي)) (صحيح البخاري ج5 ص24، مسند أحمد رواية 5972، تاريخ دمشق

ج13 ص15 و ج18 ص138، وصحيح مسلم ج7 ص120، وسنن ابن ماجة ج1 ص13 رواية 121، وسنن ابن ماجة ج1 ص14 رواية 121، وسنن الترمذي ج5 ص30 رواية 3813 و 3814، وفضائل الصحابة للنسائي ص13 وغيرهم). هذه ((إلا أنهُ لا نبيّ بعدي)) مهمة جداً، فهي تعني "لو كان نبي بعدي لكنتَ أنت نبي من الأنبياء"، وإلا لكان اكتفى بـ ((أنتَ منّي بمنزلة هارونَ مِنْ مُوسى))، وبالتالي "لك جميع منازل هارون ماليا المأخُوة والوزارة والمساندة، ولكن ليس النبوة لأنه لا نبي بعدي". هذا الاستثناء إذاً يقول: "أنت حتى بمنزلة نبوة هارون ولكنه لا نبي بعدي". (حتى ﴿وأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي﴾ طه: 32 التي دعا بمنزلة نبوة هارون مالياً لمارون مالياً، ستكون بحق علي مالياً في رسالة المصطفى عَلَيْ أَنها التبليغ عنه عَلَيْ الله الله الله المنظم في الفصل القادم "آية المنذر والهادي".)

## الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

هنا أيضاً، الحسنان عليه عندما يقول عَلَيْكُ أنها من سنخ أولئك الأسباط الأنبياء عليه الخسنان عليه عند الله من الاصطفاء والمنزلة الأنبياء عليه عند الله من الاصطفاء والمنزلة العلمية والموقعية عموماً أنها عليه عن ذلك النوع، فنحن لا نتكلم الآن عن الدرجات العلمية والموقعية عموماً أنها عليه إسرائيل عليه النوع، فنحن لا نتكلم الآن عن الدرجات العلمية وأسباط بني إسرائيل عليه الله هذا بحث آخر.

قلنا أصلاً أن إسلام هذه المجموعة وهم آل محمد عَلَيْكُ هو الدرجة الأعلى في الإسلام، بحيث أن إبراهيم عليه بعد جميع المراحل التي مرّبها وذلك التاريخ الهائل

يقف هو وولده إسماعيل المسلم ليدعوا الله تعالى أن يكونا مسلم ين - يريدان أن يكونا مسلمين من هذا النوع الأعلى من الذي كانا عليه، ثم يطلبان أن أن يجعل الله منها ذرية مسلمة، إذا من هذا النوع من الإسلام، ف ((الحسنُ والحسينُ سبطانِ من الأسباط)) من نوع الأسباط، أي من نوع الأسباط الذين وصلوا إلى درجة النبوة.

(أما أين هم؟ أفضل من أولئك أم يساوونهم؟ هذا بحث آخر، ولكن خلاصته هنا أنهم أفضل بكل تأكيد للأمور الأخرى التي تذكر في هذه السلسلة وغيرها.)

فهذا الرابط لهما من خلال حديث النبي عَلَيْكُ ومع ما كنا ذكرناه في أصل صلب البحث، محرك البحث وهو دعاء إبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُ، أن انتبهوا إلى أن أن الحسين والحسين عليه من الأسباط بالبيان الرسولي الذي قال لنا أنهم من سنخ أولئك الأسباط.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- صحيح الترمذي ج2، ص307
- الطبراني المعجم الصغير ج2، ص148
- إبن منظور، مختصر تاريخ دمشق ج7، ص120.

# 

من أبرز الآيات المتعلقة بكامل البعثة النبوية في هدفها الأساس وهو الهداية إلى الله تعالى هي آية المنذر والهادي.

يقول تبارك وتعالى:

﴿إِنَّهَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الرعد: 7.

#### المعنى من اللغن

اللغة تقول، الجزء الأول من الآية ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾، طبعاً هنا الآيات التي يريدونها غير آيات القرآن التي هو يتلوها عليهم، يريدون آية بمعنى المعجزة، المعجزة التي تخضعهم. رسول الله عَلَيْكُ جاء بالكثير الكثير من المعجزات في حياته الشريفة ولكن هؤلاء كها قص القرآن يريدون: أن تنزل علينا كتاباً نقرأه، والملائكة تنزل معك وذهب وفضة ومن هذه الأمور.

الله تعالى يقول لهم أنه بغض النظر عن نزول مثل هذه الآيات أو لا ﴿ لَوْلا الله تعالى يقول لهم أنه بغض النظر عن نزول مثل هذه الآيات أو لا ﴿ لَوْلا القضية أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ إِنَّهَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَاد ﴾ يطيح بكلامهم، أن القضية ليست أني بالإعجاز أخضعك، لأن الذي في قلبه مرض لو

جئته بخمسين معجزة يبقى في قلبه مرض! ألم نجد ممن عاصر وا النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله الذين بقوا على كفرهم أو الذين آمنوا ودخلوا الإسلام، وجدنا من كان ضعيف الإيهان بقي متردداً في الدخول، ثم دخل وبقي على نفاقه، بل حتى القرآن قال ذلك، بعضهم خاطبهم: ﴿ أَكَفَرْ تُمْ بَعْدَ إِيهَانِكُمْ ﴾ آل عمران: 106 وقال إن هذا مكن، ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ اَمْنُوا ثُمَّ المَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ الْمَنُوا ثُمَّ الْذِينَ الله النساء: 137. إذاً المسألة ليست معاجز، بل يقول لهم القضية هي قضية نذارة وهداية.

الآية، هذا الشطر المهم ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴿ يَعِل من مهمة النبي الله النبي ال

﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَاد﴾ - كيف هو فقط منذر؟ رسول اللهَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَ

وَمُبَشِّرًا وَنَذِيراً ﴾ الأحزاب: 45، إذاً هناك البشارة وليس فقط النذارة، كيف يقول له إنها أنت منذر؟ فهنا إشكال، إشكال وتناقض ظاهرين في القرآن، أنه في آيات يقول له أنك تهدي وهنا يقول له أنت فقط منذر، فكيف نصنع؟

نذهب إلى الذي أُنزلت عليه الآية والذي أُنيط به التوضيح في البيان، لأن القرآن يقول لنا من خلال مخاطبته له عَلَيْ الله وَالذي الذّكُور لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِّلُ إِلَيْهُم النحل: 44. هذه طريقة، هذه أداة، لا يمكن التنازل عنها كما يحصل مع من يسمون أنفسهم القرآنيين أو ما شاؤوا من تسميات – القرآن يقول و أَنْزَلْنَا ... لِتُبيِّنَ ، ولذلك في بعضها يقول و وَمَا عَلَى الرّسُولِ إِلا الْبَلاغ المائدة: 99 أي تبليغ النّص، وفي غيرها يقول و مَمَا عَلَى الرّسُولِ إِلا الْبَلاغ المُبِينُ النور: 54 هذا تنص مبين" من بيانه عَلَيْ الأقل التي ليس فيها ما يبدو منه تناقض.

## التزكية إلى الأمة

هناك تناقض ظاهر، أو لنقل شبهة تناقض، بين هذه الآية وبين الآيات التي لا تحصر مهمته الله النفارة فقط. إذاً نذهب إليه فهاذا قال؟

هنا نأي إلى تزكية الرسول عَلَيْكُ للأمة المسلمة، في دعاء إبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُ فَرَبَّيْنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ اللهُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ اللهُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

البقرة: 128 والآية بعدها ﴿رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُرْكِيهِمْ البقرة: 129 بعد أن يهيئهم يركيهم إلى الناس، يطلقهم إلى الناس. هنا إحدى أقوال رسول الله المُعَلَّمُ في تركيتهم إلى الناس، ويجب أن يخضع لها كل مسلم لأن هذا بيان رسولي، الآية فيها من المتشابهات ليست واضحة، رويت الروايات، كل واحدة منها تكفى.

عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: "لما نزلت ﴿إِنَّهَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادَ﴾، قال ابن عباس أن النبي عَلَيْكُلُّ وضع يده على صدره وقال: ((أَنا المُنذِرُ، ولِكُلِّ قَوْمٍ هاد)) وأوما بيده إلى منكب على الله فقال: ((أَنتَ الهادِي يا عَلَيُّ، بِكَ يَهتدِي المُهتَدُونَ من بَعدِي)). كلمة ((مِن بَعدِي)) هذه حلّت الإشكال. يقول له: في حياتي أنا أيضاً الهادي، أنا المنذر وأنا الهادي، ولكن لكل قوم هاد، أنت الهادي من بعدي.

فهاذا يعني هذا؟

يعني أن الله سبحانه وتعالى يريد أن ينبهنا إلى عظم وخطر منزلة على عليه أنه هو علم الهدى بحيث يأتي بآية تستثني وظيفة الهدى من النبي عَلَيْ الله حتى ننظر ونقول ونتساءل كيف؟ كيف يكون منذراً فقط؟ فنسأله فيجيبنا يقول نعم، أنا في حياتي أنا المنذر وأنا الهادي، من بعدي بمن يهتدي به القوم؟ علي ((يَهتدِي اللهتدُونَ من بعدي)).

فهذا يحلّ الإشكال بين هذه الآية والآيات الأخرى التي لا تحصر وظيفة النبي عَلَيْقُهُ بالنذارة فقط. هذا أولاً.

ثانياً تكمل الحل بأنها لا تبقي هذه الروايات وهذا الكلام من رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه علياً ع

### إعتراض الذين في قلوبهم مرض

إن آية مثل هذه يرى المفسرون كلهم أن فيها ما يستدعي النظر، وطبعاً بما أنه توجد هذه الرواية في علي المليس فعلى ديدنهم الذي مشوا عليه عبر العصور، عندما يجد أحدهم في التفسيرات ذكر علي المليس فإنه يضيق صدره ولا يتحمل هذه الخصوصية الكبري لعلى المليس أنه هو الهادي بعد رسول الله المناس فيأتي بوجوه أخرى.

## دعونا نقرأ هذه الوجوه الأخرى لننظر هل هي مما تُقبل أو لا تُقبل.

نأخذ من تفسير ابن كثير الدمشقي، (ابن كثير هذا هو تلميذ ابن تيمية، تلميذ مباشر ولذلك فإن الوهابية نشروه، تجد تفسير ابن كثير في كل مكان ولعله تجده حتى في بيوت شيعة أهل البيت علي تجد لديهم تفسير ابن كثير دون غيره). ما قاله ابن كثير هو جامع للافتراضات وجامع للكلام الصحيح وجامع أيضاً لغير الصحيح، نشير إلى هذه الحالة التي لا يمكن تسميتها إلا بالمشكلة النفسية مع الحق.

(الوجه 1) قالوا أن المعنى لكل قوم هاد، أن لكل قوم داع أي داعية. هذا باطل لأن الداعية ليس بالضرورة يكون هادياً، إذ من الممكن أن الإنسان يدعوك إلى الحق ولكنه لا يستطيع أن يهديك. ولكن لم استثناء رسول اللهَ عَلَيْقَالُهُ اليس هو الداعي؟ أكبر داعية إلى الله هو رسول اللهَ عَلَيْقَالُهُ فكيف يستثنيه؟

(الوجه 2) قالوا أن الله تعالى يقول أنت يا محمد منذر وأنا – الله – هادي كل قوم. هنا أيضاً يبقى الاستثناء مبهاً، لماذا يستثني النبي النبي النبي أراض مهمة الهداية؟ مفروغ منه أن الله هو الهادي قبل رسول الله وأثناء حياته وبعده المشر، الله هو الهادي دائماً، لكن كيف يوصل الهدى؟ يوصله عن طريق البشر، فلم يجعله فطرياً؛ نعم، جعل فطرة متصلة بالله تعالى لكن التذكير كان عن طريق النبوات، فإذاً بقيت المشكلة كما هي. هذا الوجه باطل.

(الوجه 3) ولكل قوم هاد، أي نبي، قالوا كل قوم له نبي. وهذا باطل كذلك. فأو لا استثنى النبي محمد عَلَيْ إذا كان لكل قوم نبي لماذا تقول له أنت فقط منذر؟ وثانياً عندما تنتهي النبوة ماذا نفعل؟ يعني توقفت الهداية؟ أم أن الهداية تكون بالرسالة الخاتمة لآخر نبي؟ وعندها نسأل من سيكون الهادي أو الهدى من بعده؟

(الوجه 4) قالوا الهادي هو القائد، والقائد هو الإمام. إلى هنا هذا ممكن، لكن ماذا يقول؟ والإمام هو العمل. القائد هو الإمام ليس بالضرورة يكون هادياً،

كم من قادة هم ليسوا هادين بل ربها يأخذونك إلى جهنم؟ وكم إمام هو من الذين يأخذونك إلى النار؟ هناك أئمة النار كها ورد في القرآن. وأما العمل فكيف يكون العمل هو الهادي؟ العمل إذا كان صالحاً فيمكن أن يبدأ بإدخالك في إطار التوفيق للهداية للعمل الصالح وربها للهداية فيها بعد، لكن العمل هدف الهداية، فإن الهداية هدفها التوجيه إلى العمل الصالح وليس العكس. فهذا قول باطل.

(الوجه 5) هو أن الهادي هو محمد المُنْقَلْفُهُ. طبعاً هذا واضح البطلان، لأن الآية هي التي تستثنى، نحن الإشكال في استثنائه من وظيفة الهداية.

طبعاً أنت إذا سألت الأتباع فسيأخذونك في متاهات الإسناد في سند فلان قال عن فلان ثم سند ضعيف ويرجع يقول له فلان يقول عن فلان أنه ثقة نعم لكن فلان قال أن فيه شيء، أو أن الرواية ليست عن صادق وصل إلى أعلى درجات الثقة ولم يكن معها – أي الرواية – ما يعضدها، وغير ذلك مما هم يتقنونه من هذه المتاهات.

لكان فيه نكارة، ويكون الإشكال باقياً، لكنه أوضح لنا، فلمإذا فيها نكارة شديدة؟

وربها لن يذكروا لك أن نكارة الحديث يمكن أن تقع عندهم في "متن" الحديث، لأنهم عندها سيفتضحون أن مشكلتهم هي مع على علي عليماً!

هذه المعضلة التي ليست في نكارة الإسناد، ولكن في الصدور ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾ النمل: 14 لكن لماذا جحدوا بها؟ ظلماً وعلوًا، هذا

الاستكبار هذا الكبر، مَن علي بن أبي طالب حتى نطيعه؟ ولكن، مَن أنتم حتى نطيعكم، أنتم من تكونون؟

فليس في الحديث نكارة شديدة، لكنها في قلوب النواصب.

(الوجه 8) ثم أورد ابن كثير رواية أخرى في الوجه الثامن والأخير، هي رواية عن على الربيلة عن على المائلة أنه قال: ((الهادي رَجلٌ من بَنِي هاشِم))؛ قال الجنيد (راوي الرواية وأحد المعلقين من المفسرين) "هو علي بن أبي طالب علي المعلقين من المفسرين) "هو علي بن أبي طالب المعلقين عن المفسرين "وي المعلقين عن المفسرين "وي المعلقين عن المفسرين "وي المعلقين عن المعلقين عن المفسرين "وي المفسرين" وي المفسرين "وي المفسرين "وي المفسرين "وي المفسرين "وي المفسرين "وي المفسرين "وي المفسرين" وي المفسرين المفسرين "وي المفسرين" وي المفسرين المفسرين "وي المفسرين" وي المفسرين "وي المف

ثم إن علياً الليك ذكر فضائله القرآنية في غير موضع، منها عندما أعلن للناس أنه كان الوحيد الذي عمل بآية التصدّق عند النجوى. فلهاذا يكتم في آية "المنذر والهادي" والتي هي - كونها موقعية الهادي الأول بعد النبي عَلَيْقَالُهُ - أعظم من تلك بكثير؟!



#### الآيت الكريمت وآيات الأمت المسلمت

وبالتالي فإننا نجد أن هذه الآية من أعظم آيات كتاب الله العزيز في الإعلان الواضح من خلال النص زائد البيان الرسولي للنص بموقعية هذه الأمة المسلمة وهنا سيدها سيد العترة الطاهرة علي بن أبي طالب عليه، والذي نعلم مَن هم باقي الأمة المسلمة، من غير الاثباتات الأخرى، يكفى أننا نعلم مَن يهدي بعد رسول مَعْلِيْهُا مِن أَبِي طَالَبِ عَلَيْهُ ، نذهب إليه وهو الذي يهدينا ماذا نفعل من بعده. الله عَلَيْ فَاللهِ عَلَيْهُ ، نذهب إليه وهو الذي يهدينا ماذا نفعل من بعده.

#### بعض مصادر البحث

فيها يلى ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري
- تفسير إبن كثير
- تفسير الدر المنثور للسيوطي
- مستدرك الحاكم ج3 ص129
- كنز العمال ج1 ص251، ج6 ص157
  - مجمع الهيثمي ج7 ص41.

# الفصل الرابع والعشرون آيتا أولي الأمر

آيتا أولي الأمر هما من ضمن الآيات المتعلقة بالأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل المنافقة المسلمة من ذرية إبراهيم

### نصّ الآيتين الكريمتين

الآية الأولى / ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الامْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ النساء: 59؛ وهذه آية عامة في الأمر بالطاعة.

الآية الثانية / ﴿وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الامْنِ أَوِ الْحُوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الامْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلا قَلِيلاً ﴾ النساء: 3 8؛ كأنها يضع الأسباب لهذه الطاعة.

#### الضهم من اللغت

الآية الأولى / آية عامة في الأمر بالطاعة، والخطاب ﴿يَا أَيُّهَا الَّـذِينَ آَمَنُوا﴾، جميع المسلمين. وهذا دائماً ما ننبه عليه أن "الذين آمنوا" هو مصطلح قرآني يستخدمه للمسلمين، أي الذين أعلنوا أنهم آمنوا بالدين ودخلوا به على اختلافهم،

لذلك يفرق بينهم وبين المؤمنين في آيات معينة، فيقول يا أيها الذين آمنوا أحياناً كثرة والمؤمنين في بعض الأحيان.

الأمر بالطاعة لله وللرسول وأولي الأمر منكم، واضحة، طاعة شرعية.

ثم في حال التنازع ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾، إن لم تفعلوا فأنتم لستم مؤمنين حقاً، فإذاً الأمر بالطاعة لله والرسول وأولي الأمر وفي حال التنازع ردوا الأمر إلى الله والرسول عَلَيْقَالُهُ.

الآية الثانية / ﴿وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الامْنِ أَوِ الْخَوْفِ ﴾ بكل الأحوال؛ ولكن ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ ﴾ هو المهم هنا، إذ أن هناك فرقاً:

هناك ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ﴾، بينها هنا يقول ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الامْرِ مِنْهُمْ﴾.

في انفهمه هنا هو الآتي:

أولاً – أن طاعة أولي الأمر طاعة دون شروط لأنه لم يذكر شرطاً، ﴿أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَأَطِيعُوا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ ا

والثانية أيضاً ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الامْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ وَالثانية أيضاً ﴿ وَلَكُ أُولِي الأَمْرِ "فِي حالة كذا"، وإذاً هي طاعة دون شروط.

ثانياً – أولو الأمر هؤلاء يستطيعون استنباط الحكم الشرعي، هم يتوفرون على العلم الشرعي الذي يستطيعون الاستنباط منه لمعرفة ماذا يفعلون، وبدقة، الله يُستَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾؛ فلم يقل الذين يعلمونه، الذين يعرفون كيف يتصرفون، ولكن الذين يعرفون "الاستنباط".

فهذا الذي يفهم من اللغة.

### البيان الرسولي إلى الأمت

هؤلاء أولو الأمر، نعرفهم من خلال تزكية الرسول الشيار ألم.

نقول (وبعد قليل سنذكر الاعتراضات وأجوبتها)، إننا نذهب إلى أن هؤلاء هم أئمة أهل البيت علي بن أبي طالب البيئل حيث قد زكاهم الرسول المنافي أبيانه، تزكية لهم بصفاتهم الفريدة وموقعيتهم في الدين سواء:

(أ) في تفسير الآيات (التطهير، المباهلة، المودة) التي ذكرناها في فصول منفصلة أو غير تلك الآيات،

أو

(ب) بمعزل عن ذلك، من خلال السيرة النبوية ومن خلال السنة النبوية بشكل عام التي لا تتعلق بشكل مباشر وواضح بآية معينة.



هذا الفهم يُعترض عليه وهو في هذه الحالة ليس اعتراضاً مباشراً على فهمنا – نحن أتباع أهل البيت علي الأولى الأمر، لأن هذه ليست من الآيات التي تجدها كثيراً في النزاع بين الفريقين، وذلك ربها تمر بمفسر أو مفسرين يذكر وجوها متعددة ولا يذكر أصلاً الوجه الذي يقول أنهم أئمة أهل البيت علي ولكن عندما نظرح هذا، يأتي هناك نزاع، أو يكون هناك الاعتراض من ضمن الاعتراض الطبيعي عند تفسير هذه الآية، بداخل نفس المدرسة الفقهية أو المذهبية، وهذه المسألة طبيعية بل هي التي يجب أن تكون عند تدبر القرآن الكريم.

## الاعتراض الأول:

يقول أنه في حال النزاع فإن تنازعتم في شيء فإن الرد إلى الله ورسوله، لم يلذكر أولي الأمر، فلو كانت طاعة أولي الأمر - هكذا يقولون - كطاعة الله ورسوله على الأمر"، ورسوله على أي في وجوبها، كان قد قال "فردوه إلى الله ورسوله وأولي الأمر"، كان كرر أولي الأمر أيضاً.

## الجواب على هذا باختصار -

(أ) إن أولي الأمر لم ينزل عليهم الوحي، الوحي من الله إلى الرسول عَلَيْهِ أَوْلُو الأمر كائناً من كانوا، أي بغض النظر عن التشخيص، ليس

لهم أن يتكلموا في كلمة واحدة عن التشريع، هم ينقلون ولا يشرعون، فالرد إلى الله ورسوله على الله الله الله ورسوله على أولى الأمر كما يجري على غيرهم من سائر المسلمين.

(ب) في الجواب أيضاً - وما هو أهم من هذا - هو أن الطاعة التي أمرت الآية بها في الأصل ﴿ أَطِيعُوا الله وَ أَطِيعُوا الله وَ أُولِي الامر مِنكُم ﴾ لم تضع لها شروطاً، فهي طاعة غير مشروطة، ما يعني أنك بغض النظر عن حالات النزاع، أنت في أصل الطاعة هي طاعة غير مشروطة، وبالتالي فيسقط إشكال لماذا لم يكن الرد إلى أولي الأمر في حالة النزاع. فطالما أن الطاعة غير مشروطة إذاً هي واجبة في الحالة الاعتيادية عندما لا يكون هناك نزاع بغض النظر عن النزاع أين؛ إذا أولو الأمر واجبو الطاعة كما تجب طاعة الله وطاعة الرسول المنظر عن النزاع أين؛ أولو كان هناك شرط لهذه الطاعة لوضعها الله تعالى، لذكر ذلك في الآية.

هذه الطاعة غير المشروطة لا يمكن إلا أن تعني أمراً واحداً أن أولي الأمر هؤلاء لا يأمرون بمنكر ولا ينهون عن معروف، وبعبارة أخرى هم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويؤمنون بالله مطلقاً (مما سنذكره في أن هذه الأمة (التي سنبحثها في آية ﴿ كُنتُم خَيرَ أُمّةٍ أُخْرِجَتُ للنّاسِ ﴾ آل عمران:110 ليس فقط أنهم الأمة المصداق لذلك، بل هو هذا التشخيص، أن هذه الأمة التي أخرجت للناس التي فيها الخيرية التي على الإطلاق تأمر بالمعروف، على الإطلاق تنهى عن المنكر، على فيها الخيرية التي على الإطلاق تأمر بالمعروف، على الإطلاق تنهى عن المنكر، على

الإطلاق تؤمن بالله، لا يوجد شائبة في إيهانها، لا يمكن إلا أن تكون تلك الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسهاعيل التي وصلت إلى الدرجة الأعلى من الإسلام، فلا يمكن أن تأمر بمنكر ولا تنهى عن معروف ولا أن تحيد ذرة واحدة عن الإيهان الخالص بالله).

(ت) لأن "النزاع" يمكن أن يكون بين الناس وأولي الأمر أنفسهم، أي أن الناس يختلفون/ يتنازعون مع أولي الأمر أنفسهم – سواء في حكم معين أو في أصل الطاعة لهم –، فإن العدل أن يتم ذهاب المتنازعين إلى المرجعية التي هي أعلى من أولي الأمر، وهي مرجعية الله والرسول عَلَيْ الله المرد في حالة التنازع خالياً من أولي الأمر. (وقد وجدنا هذا على أرض الواقع عندما كان البعض يعترض ويشكل على الإمام على المائية أثناء حكمه، فكان المائية يقوم بتقديم الدليل من القرآن والسنة النبوية. كذا كان الحال مع الحسن المنتية عندما كان يراسل الباغي معاوية وبعد ذلك مع الحسين المنتية حتى في كلامه يوم عاشوراء.)

(ث) أخيراً نقول أن هؤلاء الصفوة إذاً هم الذين يستطيعون استنباط الحكم الشرعي في حالة من الأمن والخوف لو ردوه لكذا، لأنه لو كان هناك احتمال للخطأ أو الزلل في استنباطهم لكانوا سيخرجون من أمر الطاعة دون قيد أو شرط. هذا الاعتراض الأول على القضية أن الطاعة لم تُكرر في حالة النزاع.

## الاعتراض الثاني:

البدائل المطروحة أو الوجوه لتفسير الآية، وهذه البدائل ضعيفة إلا في حالة واحدة. البدائل المطروحة ما هي؟

إن هناك خمسة أقوال، أن أولي الأمر هم أمراء السرايا والغزوات، أو هم العلماء، أو هم الأمراء والولاة، أو هم أهل الرأي من الصحابة، أو هم القوّام على الناس والآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر.

فهاذا نلاحظ في هذه البدائل؟

نلاحظ ما يلي / ملاحظتان عندنا فيها:

الملاحظة الأولى هؤلاء المذكورون أمراء السرايا والأمراء وأهل الرأي من الصحابة، هؤلاء لا يمكن أن تكون طاعتهم غير مشروطة؛ لماذا؟ لأن المفسرين الذين رووا هذه الوجوه قالوا أن الطاعة لهؤلاء تكون في المعروف فقط ويذكرون معها حديث رسول الله المرابية المرابية المحافية المحافية المحافية المحافية ولم معصية الخالق) (مسند أحمد ج5، ص66)، إذا كيف نصنع إذا أمروا بمعصية؟ لأن هؤلاء إذا أمروا بمعصية ولم نطعهم عاقبونا على هذا؛ فهذا نصنع؟ إما أن نخضع وإما أن نثور عليهم. والعجيب هنا هو التناقض الصارخ في الحل، يعني هم يقولون أن الطاعة في المعروف فقط، كلهم يأتوك يقولون "أطع الأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك"، كلهم يريدون كلهم يريدون

ذلك، يعني هناك شيء من الحرص والغيرة على موقعية أولي الأمر من الولاة، وهو حرص في بعضه منطقي لأن القضية يجب أن تكون هناك طاعة، قوانين أو سياقات متبعة معمول بها، سواء هناك غزوات عليها أمير لهذه السرية أو رئيس لدائرة حكومية أو لشركة أو غيرها، لا بد أن يكون هذا، لكن الكلام هو في الشرط.

فلو قالوا: نعم أنت تطيع الأمير ولو ضرب ظهرك وأخذ مالك "ما لم يصدر منه الكفر البواح"، قلنا ماذا إذا صدر منه الكفر البواح، ماذا نصنع؟ نفس السؤال، أنخضع له أم نقوم بالثورة عليه؟ إذا خضعنا نكون قد خضعنا بالمعصية وأطعناهم في المعصية، وإذا ثرنا عليه نفس المفسرين من هذه المدرسة يقولون أن الثورة على أولي الأمر لا تجوز أبداً، حتى أن بعضهم، كذلك المنحرف الكبير ابن تيمية وتلميذه ابن القيم يقولان لا يجوز حتى الدعاء على الحاكم الظالم بل ندعو له، يعني الدعاء بينك وبين الله لا يجوز! فتأمل. إذاً تخضع له، فإن أمر بالمعصية وأنت أعنته على ذلك بطاعتك له فقد عصيت. هذه هي الملاحظة الأولى على الاعتراض -البدائل.

الملاحظة الثانية هي أنك إذا نظرت إلى البدائل لا تجد أحداً على العهد النبوي عندما نزلت الآية، لا تجد أحداً تنطبق عليه غير علي بن أبي طالب المليساً:

- فهو كان من أمراء السرايا والغزوات بل هو الأمير عليهم حتى كان عندما يرسل رسول الله عليه المرايين أو سريتين يقول عندما تجتمعون ((فعَليُّ على

النّاس)) (مصنّف ابن أبي شيبة كتاب الفضائل ج 18 ح 32782، ورواه ابن عساكر في تاريخ دمشق، باب علي بن أبي طالب، عندما أرسل النبيء المنطقة جيشين على رأس أحدهما على المنطقة وعلى رأس الآخر خالد بن الوليد).

- وهو أيضاً من العلماء بل هو أكبر العلماء، بل هو باب مدينة العلم، وهذا كله بتزكية الرسول عَلَيْنِهِ وليس بما نراه من رأينا

-وهو من الأمراء والولاة كما كان بعد ذلك، كان هو الخليفة

- وهو من أهل الرأي من الصحابة، بل هو أعلاهم حتى في زمان الخلفاء قبله لاسيما في زمان عمر بن الخطاب الخليفة الثاني الذي كان هو يقدم رأيه التلكيم في حالة الاختلاف عن رأي الآخرين

وهو من القُوّام على الناس والآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر حقاً لأنه أول الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل المُنْفَانَا من ذريتهما.

إذاً هذه البدائل كلها ممكنة في حالة شخص واحد فقط لا غير، فتكون قد اتفقت مع ما نذهب إليه من الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه أولو الأمر في تلك الأمة الذرية المسلمة المصطفاة.

إجمع معها الآية التي تم البحث فيها دائماً بين الطائفتين وهي آية ولاية الأمر، آية الولاية (التي بحثناها في فصل منفصل ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا

اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ المائدة: 55 والتي قالت معظم التفاسير، إن لم يكن جميعها، أن الذين آمنوا في الآية ليس جميع الذين آمنوا لأنه لا يمكن أن يكون ذلك أن تكون الولاية من الجميع على الجميع، وإنها هي في شأن على بن أبي طالب المليس عندما تصدّق بالخاتم وهو يصلي وفي حالة الركوع.

فإذاً، هذه الآيات، آيتا أولي الأمر تنطبق على هؤلاء.

## هناك قضية مهمة جداً:

نحن عندما نعترض على هذه البدائل، العلماء والأمراء، لاسيما في حالة الأمراء والولاة، وأمراء السرايا والغزوات وصولاً إلى التطبيق العملي في عملنا أن ولاة الأمر هم الحكام، ملك، رئيس جمهورية، أمير، رئيس وزراء.. سمّ ما شئت، وصولاً إلى ما وصلت إليه مهازلنا إلى أن شاباً لا يكاد يفقه شيئاً من الدين حقاً، يصلي في زاويته يجتمع حوله البعض ممن لا يفهمون شيئاً أكثر منه، فينبهرون به وشيئاً فشيئاً صار أمير جماعة، وإذا به يقتنع بفكر من الأفكار فيصبح أمير جماعة يأمرهم فيأتمون وصولاً إلى أمرهم بقتل الأبرياء، فيقتلون الأبرياء الذين لا يعرفونهم...

هذه نتيجة التفسير المنحرف، أن ولاية الأمر تكون للحاكم، تكون للأمير، تكون لأمراء السرايا والغزوات، الأمراء والولاة، صاروا يقولون لا، نحن نبايع

هذا أميرنا وليس رئيس الجمهورية الذي صدر منه الكفر البواح، حتى عندما يقولون هذا صدر منه الكفر البواح ونحن لا نقبل به ولا نطيعه ونهرب منه نهاجر مناطق سيطرته فهاذا الذي يصنعون؟ يسقطون مع آخر ربها أفضل منه علماً في العلم الشرعي ولكنه على مسيرة انحراف ربها تكون هي الأسوأ، وهذا الذي حصل.

إذاً "ولاة الأمر" هنا لا يمكن أن يكونوا الجميع، فإنهم ليس فقط لا يستنبطون الحكم الشرعي بل هم لا يعرفون شيئاً عن الشريعة. تصور أنت رؤساء الجمهورية فلان وفلان أو الملك فلان الفلاني تصور أن هؤلاء يستنبطون الحكم الشرعي، تصور أن هؤلاء يستنبطون الحكم الشرعي، أي مهزلة هذه؟!

#### حتى لو كان "الأمر" هو "الحكم" فمن هم ولاة الأمر؟

أخيراً هناك آية، يعني أيضاً قضية أولى الأمر، مسألة الأمر نعم هي الحكم وتضم إلى ولاية الأمر والحكومة، لكن من هم هؤلاء؟

لو ذهبت إلى الآية 67 من سورة الحج يقول تعالى:

﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلا يُنَازِعُنَّكَ فِي الامْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدًى مُسْتَقِيمٍ آية عظيمة هي من القلب في دعاء إبراهيم وإسماعيل هُدًى مُسْتَقِيمٍ آية عظيمة وفي الرسول الذي يُبعث فيهم. وإسماعيل عَلَيْكُ اللّه الذرية المصطفاة، الذرية المسلمة وفي الرسول الذي يُبعث فيهم. حتى في تلك الآية، أنظر إلى أن القرآن كيف يربط الأمور لكى لا يكون لأحد

حجة مهم فعلوا - في الواقع استطاعوا أن ينجموا في التحريف، هنا لا يستطيعون مع كتاب الله أبداً.

إبراهيم وإسهاعيل المُنْتُلِكُ يقولان: ﴿رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ البقرة: 128، وهذه الآية تقول ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلا يُنَازِعُنَّكَ في الأمر... ﴾ أنت يا رسول الله، أنت يا محمد لا ينازعنك في الأمر أي لا يجوز لهم، هنا فلا ينازعنك، هذه "ناهية" لهم، أي لا تنازعونه فلا ينازعونه، النون هنا هي نون التوكيد الثقيلة، يعني لا تنازعوه فلا ينازعنه في الأمر، ﴿وَادْعُ إِلَى رَبُّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدِّى مُسْتَقِيمٍ لأنه لا يمكن أن تكون هنا الأمر هي النبوة والرسالة، لا يستطيع أحد أن يقول لا، أنت يا محمد قف على جانب، أنا الذي أدعو إلى الله؛ تدعو بهاذا؟ لا وحى ولا علم ولا فهم ولا حكمة ولا أي شيء، فإذا النزاع في الموقعية على أرض الواقع التي تمكّن من الدعوة إلى ربك ﴿فَلا يُنَازِعُنَّكَ فِي الامْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾.. وقد وجدنا أنه عَلَيْقَكُ لم يستطع أن يدعو كما يشاء ولو بـ 1٪ وهو في مكة إلى أن ذهب إلى المدينة وتمكن وصار هو ولي الأمر، صار ولي الأمر الحاكم وهو ولي الأمر المعصوم، ولي الأمر الذي يأتيه الحكم الشرعي بُسطت يـده استطاع أن يدعو إلى ربه ما يحب.

## آيتا أولي الأمر وآيات الأمت المسلمت

فهذه الآية ﴿فَلا يُنَازِعُنَّكَ فِي الامْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾ كلها مربوطة بالأمة المسلمة وآيتا أولى الأمر قيد البحث.

وهذا أيضاً يذكرني برواية عن الصحابي عبادة بن الصامت وهذا أيضاً في العقبة. أكثر الصحابي الأنصاري العقبي من كبار الذين بايعوا رسول الله المواقية في العقبة. أكثر الروايات الشهيرة يقول الذين بايعوا رسول الله المواقية في "أن نمنعه مما نمنع منه نساءنا وأطفالنا"، إلا أن عبادة بن الصامت، لأنه لا يريد أن يخفي شيئاً والحمد لله أن الرواة عنه لم يخفوا هذه الجزئية، أيضاً قال:

## "بايعنا رسول الله على أن نمنعه .... وعلى أن لا ننازع الأمر أهله".

(وهذا حديث مهم جداً أخرجه البخاري في صحيحه، ح7056، ومثله على اختلاف يسير ح7199 ومسلم في صحيحه ح1843، يقول فيه عبادة والنُسْرِ، "بَايعْنَا رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم على السَّمعِ والطَّاعةِ في العُسْرِ واليُسْرِ، والمنشَطِ والمكرَهِ، وعلى أثرةٍ علينا، وعلى أن لا نُنازعَ الأمرَ أهلَهُ إلَّا أنْ تروا كفرًا بواحًا عندكم مِنَ اللهِ - تعالى - فيه برهانٌ، وعلى أنْ نقولَ بالحقِّ أَيْنَما كنَّا لا نخافُ في الله لؤمةَ لائم".)

## مهم جداً جداً؛ كيف؟

لأن رسول الله عليه هذا الطريق إلى يثرب لتكون هي القاعدة له، فعلى الأقل المتوقع أنه لا تعالى عليه هذا الطريق إلى يثرب لتكون هي القاعدة له، فعلى الأقل المتوقع أنه لا يذكر هذه المسألة، إذ لا يعقل أن أناساً يأتون إليك يفتحون مدينتهم مع ذلك تقول تبايعوني أن الأمر يعني الحكم هنا، أن الأمر هذا بعيد عنكم ليس لكم، لأن هناك احتمالاً قوياً أن يقولوا له لماذا نحن نفتح لك مدينتنا وتأتي ونجعلك أنت المتحكم فينا والمهيمن على مجتمعنا وماذا تأمر نحن نأتمر، تنهى نحن ننتهي، ثم حتى لا يكون لنا نصيب في الأمر؟ عبادة بن الصامت يقول: "بايعناه على أن لا ننازع في الأمر أهله".

فهذا لا يعني سوى شيء واحد فقط: أن ولاية الأمر من ضمن "النص الإلهي" وليس باختيار الناس.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري
- مصنّف ابن أبي شيبة كتاب الفضائل ج 18 ح 32782
  - ابن عساكر تاريخ دمشق، باب علي بن أبي طالب
    - صحيح البخاري ح7056، *ح*7199
      - صحيح مسلم ح1843.

# الفصل الخامس والعشرون آيات يوم الغدير

من الآيات التي ليست بالوضوح كغيرها من بعض آيات الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المشخصة بالعترة الهادية من آل محمد عَلَيْقُلْهُم، على أهميتها في الحدث المرتبطة به، هي الآيات المرتبطة بيوم الغدير.

هناك ثلاث آيات، آية وآية أخرى ومجموعة آيات.

### نصوص الآيات المباركة

النص الأول / هو نص إكمال الدين. جزء الآية المعني هو:

﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وينكُمْ وَاخْشُونِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وينكُمْ وَأَثْمُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسلامَ دِينًا ﴾ المائدة: 3.

الملاحظ في هذه الآية أن ما قبلها يتحدث عن الطعام، حرّمات الطعام وغيرها ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللَّيْتَةُ وَالدَّمُ وَ لَحُمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَعَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ وَالمُوقُوذَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأزلام ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾؛

ثم يقول: ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكُمُ لِعُمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسْلامَ دِينًا﴾؛

ثم يقول: ﴿فَمَنِ اضْطُرَّ فِي خَمْمَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

النص الثاني / الثانية ما نسميها آية البلاغ وهي:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ المائدة: 67.

النص الثالث / وتسمى آيات السائل:

﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ . لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ . مِنَ اللهِ ذِي الْمَعَارِجِ ﴾ المعارج: 1-3.

الفهم من اللغم

الآية الأولى / آية إكمال الدين

هناك مجموعة من المحرّمات تستغرق نصف الآية ثم الجملة الأخيرة من الآية أن الذي يضطر في جوع ولا يريد الإثم أبيح له أن يتناول هذه المحرمات (محرمات الطعام من الميتة والدم ولحم الخنزير، كلها من طعام ما عدا الاستقسام بالأزلام، أي النظر في الحظ أو التفأُّل كما يفعل أهل الجاهلية).

فجزء الآية قيد البحث ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشُوهُمْ وَاخْشُوهُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسلام وَاخْشُونِ الْيَوْمَ أَكُمُ الاسلام وينا ﴾ - إن كان له علاقة بهذا - كها يقولون - فإن من العجيب أن الكافرين كانوا غير يائسين من أن ينالوا من الدين الإسلامي إلى أن تنزل تحريم الميتة والدم ولحم الخنزير والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة! أو أنهم لم ييأسوا من الدين الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام الإسلام المناه الإسلام الإسلام الله على الإسلام الله على الإسلام الإسلام الله على الإسلام المناه على الإسلام الله على الإسلام المناه على الإسلام الله على الإسلام المناه على الإسلام المن العالمة على الإسلام المناه على الإسلام المناه على الإسلام المناه على الإسلام المن التأثير على الإسلام المناه على الإسلام المناه على الإسلام المن التأثير على الإسلام المن المناه على الإسلام المناه على المناه على الإسلام المناه على الإسلام المناه على الإسلام المناء على الإسلام المناه على الإسلام المناه على الإسلام المناه على المناه على الإسلام المناه على المناه

أما التأثير على الإسلام فلم يزالوا يؤثرون على الإسلام، على أن المسلمين كان فيهم البركة ولم يقصّروا في التأثير على دينهم كي يحتاجوا إلى الآخرين (!)، مع ذلك فإن الآخرين استطاعوا.

وأما إذا كانت القضية لا يستطيعون هزيمة الإسلام بعد ذلك، فهذه المجموعة من المحرّمات ليست أول مرة تحرّم في القرآن، لأن هناك آيات قبل ذلك نزل فيها تحريم لحم الخنزير – قال تعالى:

﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ مَعْقِلُونَ ﴾ الأنعام: 151.

فلهاذا لم ييأس الذين كفروا هناك في القضايا الأهم أن ﴿لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئا﴾، أو التعامل مع الوالدين ﴿وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا﴾، بينها ييأسوا من هذه الأمور؟ فمن الممكن أن يكون الإنسان المسلم في مكان ليس فيه ميتة ولا لحم خنزير، فكم من المسلمين سيكون في حالة ابتلاء ويأتون ويقولون هذه متردية من جبل؟ هذه نطيحة قتلت بنطح؟ أصلاً الاحتهالات قليلة جداً، فها بال الكافرين لم ييأسوا من أن يسقطوا الدين الإسلامي بالمهم والآن يئسوا بهذه الأمور الثانوية؟ فهكذا تفسير غير ناهض أصلاً.

ما يعضد هذا أنه تعالى يقول ﴿فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ﴾، لا تخافوا منهم، من الآن لم يعد هناك خشية؟ لا تحتاج لهذه الأمور.

ثم أن ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الله الله الله الله وردت المنخنقة والموقوذة الآن وهم كانوا يأكلون، هل هذا يكمل به الدين؟ لم يقل أحد من المسلمين من مفسرين من محدثين أن معالم الإسلام الأساسية ليست فقط الأركان إنها أيضاً الفروع، لم يقولوا أن هذه هي المعالم الرئيسية أو هي الأعمدة أو هي الأسس التي بها يرضى الله تعالى بالإسلام ديناً! فهذا الكلام غير ناهض من هذه الناحية أيضاً.

فلا يبقى إلا أن نذهب إلى البيان الرسولي بأن نفض التنازع لأن الآية غير واضحة، فسنجد الروايات التي تفسر لنا مراد هذا الجزء من الآية. على أننا لا نريد أن نتكلف كلاماً على آيات القرآن الكريم دون دليل من القرآن في هذه البحوث،

وإلا فإن هناك روايات متعددة تبين المطلوب. المهم هو أن من الواضح أنه لا يمكن أن يكون يأس الذين كفروا ولا يمكن أن يكون رضى الإسلام ديناً لهذه الأمور.

الآية الثانية / آية البلاغ، وهي شيء آخر، هذه نستطيع أن نقطع فيها أن البدائل المطروحة هي بدائل خطأ. فهاذا قالوا في آية البلاغ؟

قالوا ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ هنا جاؤوا ببديل لهذه ﴿ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ وجاؤوا ببديل له ﴿ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾.

أما بديل ﴿ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ فقالوا أن المقصود بالرسالة هي الرسالة الإسلامية ﴿ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾. هذا الكلام مردود بأبسط نظر، نردّه بأمرين:

الأمر الأول، أن الجميع يقولون أن هذه الآية من الآيات المتأخرة، على الأقل هي مدنية، فعندما يقول ﴿ بَلّغ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلّغْتَ مِنْ رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلّغْتَ مِنْ رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلّغْتُ مَن رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا اللّه تعالى وجد منه عَلَيْ قصوراً في التبليغ؟ حاشاه عَلَيْكُ من ذلك – فمنذ اليوم الأول ﴿ يَاأَيُّهَا اللّه ثُرُ . قُمْ فَأَنْذِنْ المدثر: 1 - 2 لم يألُ جهداً في ذلك خظة من حياته حتى عانى ما عانى، فيا معنى أنه بعد هذه السنوات الطويلة يأتي فيقول له ﴿ بَلّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ وهو يقصد تبليغ القرآن؟ فهذا الوجه غير صحيح بالمرة، نقطع به قطعاً يقينياً.

ثم نرده بالآتي:

﴿بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ إن كان بلّغ ما أنزل إليه أي الرسالة وإن لم تفعل فها بلغت أنزل إليه أي الرسالة فإن الله تعالى ماذا يقول؟ "بلّغ الرسالة وإن لم تفعل فها بلغت الرسالة"! يعني كأنها قول الشاعر:

كأننا والماء من حولنا \*\* قومٌ جلوسٌ حولهم ماءً!

فبالتأكيد أن ما أنزل إليه يعني الرسالة، فما معنى ﴿ وَإِنْ لَمُ تَفْعَلُ فَمَا بَلّغْتَ وَسِلَلَتُهُ ﴾؟ الشخص العادي لا يقول هذا الكلام وليس البلغاء فكيف بالقرآن الكريم على بلاغته العظيمة، لا يوجد منه حرف واحد بل حركة على الحرف إلا لغاية محكمة لا غبار عليها، هذا كلام سيكون لا معنى له، لا فائدة منه أصلاً.

إذاً عندما يأمره ﴿ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ فهو يتكلم عما أنزل بشيء محدد، وأن هذا الشيء إن لم تقم بتبليغه، هـ و مـن الأهمية بمكان كأنك لم تبلغ الرسالة كلها. فهاذا يعني هذا الربط مع الرسالة؟

يعني أنك إذا بلّغته فالآن صارت الرسالة قد بُلّغت، الآن ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسلامَ دِينًا ﴾ المائدة: 3 – أي أن الآية 67 من سورة المائدة هي التي تلقي الضوء على الآية 3 من نفس السورة المباركة.

هذا الشيء إن لم تبلّغه فما بلّغت رسالته وكأنك لم تفعل شيئاً، فإن بلّغته فقد بلّغت الرسالة. فإذا بلّغت الرسالة كاملة فعندها، وعندها فقط، قد حصل رضا الله تعالى بالإسلام ديناً بعد أن أكمله وأتم النعمة، وبذلك، بذلك فقط، يمكن القول ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ ﴾.

الآن قد تم الدين بشكل لم يعد هناك معه مجال للنيل منه بعد رسول الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَا

محمد نحن نفعل ما نشاء، نصبر عليه إلى أن يموت؛ الآن لا، نُصِّب التتمة من بعده فأصبح هناك يأس، يئس الذين كفروا أن يفعلوا شيئاً بعد رسول الله المُثَالِثُونَا.

وهذا الذي حصل، بالفعل اضطروا لأن يخضعوا، البعض خضع حقيقة ثم حسن الإسلام في قلبه وحسن إسلامه، والبعض الآخر خضع ظاهرياً لأنه لم يعد هناك مجال من الظهور بالكفر، ﴿يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ ﴾ – ماذا يفعلون وقد يئسوا؟ دخلوا في الدين.

فالبديل الذي جاؤوا به لتفسير جزء ﴿ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ من آية البلاغ باطل تماماً.

أما جزء الآية ﴿ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾، فقد جاؤوا له بتفسيرين:

الأول، ﴿وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ أي يعصمك من أن يؤذوك بسبب ما تبلغه من الإسلام. هذا باطل لأنه لا تنزل إليه العصمة بعد كل هذه السنين، الأحرى أن تنزل العصمة من البدء، لماذا يعصمه بعد أن بلّغ وبعد أن صار العهد المدني وبعد أن تمكّن وأصبح هو أقوى من الناس بغض النظر من يكونون؟ إذاً هذا باطل.

الثاني مما جاؤوا به، ويبدو أنه سائد وأكثر ما ينشرونه بين الناس، أن العصمة من الناس، هي العصمة من السِّحْر، يقومون بعمل سحر يؤثّرون فيه عليك. وهذا باطل أيضاً؛ لماذا؟ أولاً لأن العصمة من السحر مما يجب أن يكون في البدء أيضاً؛

وبالتالي ﴿وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ يعصمك من الناس الذين لا يريدون هذا الأمر الذي أنزل عليك والذي أنت تريد أن تبلّغه، ولكنك تعلم بما في صدورهم أو في صدور البعض منهم.

ولو أردنا أيضاً أن نرد ذلك بقضية الناس، ﴿يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ بالسؤال التشخيصي: من هم الناس؟

الناس هم إما قريش والأحزاب، وكان قد هزمهم رسول اللهَ اللهَ عَلَيْقَالُهُ فلا يخشى منهم.

وإما أنهم اليهود، حيث يسميهم القرآن أحياناً بكلمة الناس كما في الآية ﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ ﴾ آل عمران: 173 قصد بهم اليهود وقريش في قضية نعيم بن مسعود الأشجعي عندما جاء وحذّر النبي النَّاسُ من المؤامرة قبيل معركة الأحزاب، ولكن اليهود أجلاهم عَلَيْ اللَّهِ فَا لَا عَد هناك مشكلة. بل وإننا

وجدنا أنهم كانوا أضعف جنداً وأضعف حيلة مع رسول الله عَلَيْكُ ، في جميع تلك المؤامرات بنو قينقاع وبنو قريضة وبنو النظير لم يستطيعوا أن يفعلوا شيئاً. إذاً، الناس في الآية ﴿يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ليسوا اليهود.

فإذا كان الناس هنا هم غير اليهود، هم غير قريش، هم غير الأحزاب، فمن هم الناس إذاً؟ من الذي بقي من البشر في واقع النبي المنطقة النبي النبي المنطقة النبي النبي النبي المنطقة النبي المنطقة النبي النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي ا

## الآيات الثالثة / أول سورة المعارج

﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ . لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ . مِنَ اللهِ ذِي الْمُعَارِجِ ﴾ المعارج: 1-3؛ هنا ذكروا فيها روايتين:

إحداها أن شخصاً، قبل معركة بدر بمدة، لعله في مكة، قال: يا رسول الله هل هذا – أي هذا الكلام والقرآن والإسلام – هو من عندك أم من عند الله؟ قال عني أن اللهم إن كان هو الحق من عندك، يعني فيه تحدِّ وأنه لكي يثبت، أنزل علينا عذابك، أنزل علينا عذاباً من السهاء...

﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ أي أن السائل يسأل بعذاب واقع، قالوا بعد ذلك أنه قُتل في بدر. نحقق فيه، نجده ممكناً.

وكعادتهم في تضعيف الروايات عندما تكون في شأن علي المُلَيُّا، ماذا حاول بعضهم؟ يذكر الرواية لكن يستعمل "وقيل أن هذا حصل" كأنها "قيل" يعني قالوا، يعني حكاية ليست مؤكدة. أسأل: إذا أنت ترضى أن هذا ضعيف لماذا ترويه؟ لماذا؟ يعني من التقوى؟ كأنها قوله طائر! طبعاً الله تعالى يجعلهم يذكرونه

لأن لله الحجة البالغة، ولا أحد يستطيع أن يتغلب على الله تعالى، فهذا شيء غير محكن لأنه ﴿غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ﴾ يوسف: 21.

القرطبي أضاف "قيل"، ولكن هذا غير رواية الثعلبي ثم شواهد التنزيل الحسكاني وغيره، ذكروا أن هذا الذي نزل، لكن يبقى في ظاهر الآيات، يبقى كلا الإحتمالان.

#### الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

ذلك لأن الرسول عَلَيْ عندما وقف في الغدير قام أولاً بإشهاد الناس ((ألَسْتُ بأولى بِكُم مِن أنفسِكُم؟)) القرآن يقول ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِن أَنفسِكُم؟)) القرآن يقول ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِن أَنفسِهِم ﴿ النَّاسِيُّ الْوَلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِن كُنْتُ الْفُسِهِم ﴾ الأحزاب: 6، فقالوا: "بلى يا رسول الله"، عندها قال عَلَيْ عَولاه))، وهو رافع يد علي الله الله على العلي الله الولاية على المسلمين، على كل مسلم، مقدمة على ولاية ذلك المسلم على نفسه، يأمرك بأمر فيه المسلمين، على كل مسلم، مقدمة على ولاية ذلك المسلم على نفسه، يأمرك بأمر فيه

هلاكك علماً أنه لا يجوز أن ترمي بنفسك إلى التهلكة، لكن إذا جاء الأمر ممن له الولاية عليك أكثر، تفعل ذلك، هذا معنى ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾.

هنا عندما نصب الرفيل علياً علياً علياً علياً أمام هذه الجموع فهذه كانت الترجمة الرائعة الكبرى لكلمة يزكّيهم في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه وأبَّنا وَابْعَثْ فِيهمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ البقرة: 129 هذا تعليم على عليه، تعليم رسول اللهَ عَلَيْكُ لعلى عليه طيلة هذه السنوات الطويلة 23 سنة عمر الدعوة. بعد التعليم ماذا؟ ﴿وَيُرَكِّيهم ﴾ يزكّيهم إلى الناس، ((هذا عَليّ يُفَهِّمُكُم بَعِدِي)) (بحار الأنوار ج37، ص127)، هذا هو الهادي من بعدي، فتزكية رسول الله علي الله على يوم الغدير هي المعنى الكامل لدعاء إبراهيم وإسماعيا عليه في هذه الأمة الذرية المسلمة من ذريتهما أن تكون هي الصفوة الهادية للناس والتي عندما يبعث الرسول فيهم في نفس الدعاء يقوم بهذه الوظيفة من تلاوة الآيات إلى تعليم الكتاب والحكمة وتنتهي إلى هذه القمة في الحدث يوم الثامن عشر من ذي الحجة السنة العاشرة للهجرة بتزكية على عليه إلى الناس.

فهذه الآيات آيات الغدير فيها بحوث طويلة ولكن هنا هذه الخلاصة تكفي لهذا الغرض ان شاء الله تعالى.

### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- الطبري في تفسيره ج3 ص428
  - الثعلبي في تفسيره
- الفخر الرازي في تفسيره ج3 ص636
  - الآلوسي في تفسيره ج6 ص61
- أحمد بن حنبل في مسنده ج4 ص281
  - البيهقي في سننه ج10 ص14
- الهيثمي في مجمع الزوائد ج1 ص9 وغيرها
- البخاري في تاريخه ج1 ص374 رواية 1191، ج4 ص193 ورواية 2458، ج6 ص240 رواية 2277
  - الذهبي في تذكرة الحفاظ ج1 ص10، ج3 ص1043
    - الشهرستاني في الملل والنحل
- إبن عساكر في تاريخ دمشق من عشرات الروايات في الأجزاء 13، 18، 25، 42
  - سير أعلام النبلاء ج8 ص334 و ج13 ص340 و ج19 ص328 وغيرها
    - السمهودي في وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى ج2 ص173.

## مربنا واجعلنا مسلمين لكومن ذمريتنا أمةمسلمة لكوأمرنا مناسكنا وتبعلينا إنك أنت التواب الرحيم

## القسم الخامس

## آيات أخرى في الأمت المسلمت

بهنا وابعث فيهمر سوكا منهم

يتلوعليهم آياتك ويعلمهم الكتاب واكحكمة ويزكيهم إنك أنت العزبز الحكيم

## الفصل السادس والعشرون آية ﴿خير أممّ أخرجت للناس﴾

الآية التي تستخدم كلمة أمّة آية شهيرة جداً، آية صفة "الخيرية" كما يسمونها:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَـأُمُرُونَ بِـالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَـوْنَ عَـنِ الْمُنْكَـرِ وَتُؤْمِنُونَ بِالله ﴾ آل عمران:110.

### تحليل الآيت

في تحليل سريع لنص الآية، هناك:

1/ ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾، ثم

2/ صفات ثلاث ﴿تَأْمُرُونَ بِاللَّعْرُوفِ﴾ ، ﴿وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ ، ﴿وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ﴾.
 بِالله ﴾.

مما يناسب الإلفات إلى أن مفردة "الأُمّة" تأتي في القرآن العظيم بمعاني مختلفة في حجمها -

- فهناك معنى "الفرد الواحد" ﴿ إِنَّ إِبِراهِيم كَانَ أُمَّةً قَانِتًا للهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ النحل: 120؛ إن إبراهيم عليه كان وحده أمة، في إشارة إلى أن الفرد

بموقفه هو يمكن أن يكون أعظم أثراً من الكثرة من الجماعة الكبيرة، إذ ربها كانت الجماعة كبيرة لكنها عند الله تعالى ضعيفة، وفرد واحد أعظم منهم جميعاً، بل ربها يكون الفرد الواحد على الصراط المستقيم والجماعة في خط الضلال.

- ثم تأتي مفردة "الأُمّة" بمعنى "الجماعة من الناس" في قصة موسى النياس في قصة موسى النياس وَلَمّ وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُوخِهِمُ امْرَأْتَيْنِ وَوَلَم اللهُ عَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُم قَالُتا لا نَسْقِي حَتَّى يُ صُدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾ القصص: 23، فهناك وجد "أمة يسقون"، أي لما ورد ماء مدين، قوم شعيب الميليا، ما كانوا كلهم يسقون، جماعة من عدة أفراد أو أكثر بها لا يتجاوز العشرين أو الثلاثين شخصاً مثلاً، واقفون يسقون عند مكان سحب الماء من البئر.

- ومنها أيضاً ما يؤكد أنها "جماعة في الأمة الكبيرة" ﴿ وَمِنْ قَوْمِ مُوسَى أُمَّةٌ وَمِهُ مُوسَى أُمَّةٌ وَمِهُ مُوسَى أُمَّةً وَمِهُ مُوسَى عَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ الأعراف: 159، جماعة محدودة من ضمن قوم موسى الليَّلاً ، أو أمة ضمن أمة موسى الليَّلاً ، فرق بين الأمة التي تتبع موسى الليَّلاً أو التي هي مرتبطة بموسى الليَّلاً سواء كانت بني إسرائيل أو الدنين دخلوا في دين موسى الليَّلاً — سمّاها القوم، ومن هؤلاء القوم هناك جماعة فقط هم الذين ﴿ يَهُدُونَ مِنْ هُونَ عَنْ مُونَ عَنْ مَا أَنْ الحق يهدون إليه ويهدون به، وبه يحكمون بالعدل)، هذه جماعة واحدة فقط يعني مفروغ منه أن لا تكون الأمة الكبرى القوم يفعلون هذا.

إذاً الأمة تأتي بمعنى الفرد، كما تأتي بمعنى الجماعة وهو قول إبراهيم وإسماعيل الذي أثبتناه في أساس البحث (ومن ذُرِّيتِنا أُمَّةً مُسْلِمَةً كَكَ البقرة: 128 كون هذه الجماعة من ذريتها عليه فلا يمكن أن تكون الأمة الإسلامية كلها التي دخلت في الدين الإسلامي، في رسالة النبي المُحَلِّقُ . وبالتالي الكلام من رسول الله المُحَلِّقُ ، في نفس هذا الدعاء الإبراهيمي الاسماعيلي، في تزكية هذه الأمة (سول الله عليه م آياتِك ويُزكِيهم) بأشكال مختلفة، أن هناك جماعة هي التي تتصف مذه المواصفات العليا.

### بدائل تفسير "الأمّة" في الآية المباركة

هناك بدائل وضعوها مقابل تفسيرنا أن "الأمة" في هذه الآية المباركة ﴿ كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهِ ﴾ هي خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهِ ﴾ هي الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسهاعيل عليه التي دعوا الله طلباً لها، و جميعها ضعيفة في المقام، نذكرها واحدة واحدة. ما ينبغي الإلفات إليه أن هذه البدائل تكاد تكون جميعها غير معروفة للناس.

نذكر أولاً القول الشائع السائد، ثم نذكر البدائل الأخرى.

\* القول الشائع السائد لهذه الآية، أن "الأمّة" هي الأمة الإسلامية، أي جميع من قال أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله هو من ضمن هذه الأمة،

ومجموع هؤلاء هي هذه الأمة التي هي ﴿خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾؛ هذا هو الفهم السائد، وهو أول البدائل. وهو قول باطل، يتضح بطلانه مما سيأتي في الأقوال التالية (خلاصته أنه لا يمكن أن يكون جميع المسلمين يتصفون بهذه الصفات الثلاث).

فإذا جئنا إلى البدائل الأخرى - أي التي هي ليست مشهورة بين الناس - نجدها على سبعة أقوال:

\* القول الأول / أن خير أمة أخرجت للناس هم المهاجرون من الصحابة، فقط هم المهاجرون. طبعاً هذا باطل لأنهم ليسوا كلهم يتصفون بهذه المواصفات يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فقد وجدنا أن من الصحابة من فعل عكس ذلك بنص القرآن، وبعضهم سقط في النفاق كها قال القرآن وكها دلت السيرة.

\* القول الثاني / هم ليس فقط المهاجرين، بل هم الصحابة عموماً، قالوا الصحابة ومن صنع مثل صنيعهم. هذا القول فيه أمران:

1 – أنه يستند إلى نظرية "عدالة جميع الصحابة" بحيث أنه مها صدر من أي صحابي من فعل مخالف للدين فإنه يبقى ثقة عدلاً، حتى ولو خاض في الفتن والدماء. هذا باطل لأنه يخالف واضحات الآيات القرآنية والكثير من الأحاديث النبوية الصحيحة كأحاديث الحوض.

2 - أنه يعضد القول أن الأمة هنا هي جماعة وليس كل من يشهد الشهادتين،
 فلا يجوز الاعتراض عندما نقول أن هذه الجماعة محددة بشكل أكثر تخصيصاً.

\* القول الثالث / أنهم الصحابة وفي إضافة لهذا أنهم الرواة يعني تعبير ذلك أنهم الرواة الدعاة الذين أمر الله المسلمين بطاعتهم. وهذا القول باطل، أولاً لما تقدم أن في الصحابة مَن أمر بالمنكر ونهى عن المعروف، ولا نريد أن ناتي بأسها ولكن السيرة معلومة. ويكفي أن نقول أن الصحابة عندما وقف بعضهم إزاء بعضهم يتقاتلون، من المستحيل أن يكونوا في هذه الحالة هم في حالة بالأمر عن نفس المعروف ونهي عن نفس المنكر، بل كانوا على العكس تماماً. إذاً، لا يمكن أن نطبق هذا على ﴿ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾.

أما إذا كان الشرط الآخر وهو أنه أمر الله بطاعتهم، فهذا ينطبق فقط على الأمة الذرية المسلمة من آل محمد على الأنهم هم الرواة الدعاة الدين أمر الله المسلمة من آل محمد على الله الله المسلمين بطاعتهم كها جهاء في نصوص الآيات من موقعيتهم ومن تزكية النبي على النبي على المناه في دعاء إبراهيم وإسهاعيل على المناه المناه في الدرجة العليا من الإسلام وكما في البيان الرسولي من أحاديثه على الكثيرة المتنوعة في ذلك في قوله وفعله.

\* القول الرابع / قالوا أن هؤلاء هم المسلمون كلهم، هم المسلمون خير أمة، لماذا؟ لأنها أكثر الأمم استجابة للإسلام. وهذا أيضاً باطل، لأن هذه الصفات

\* القول الخامس / مشابه له، وهو أنهم المسلمون لأنها آخر الأمم وأكرمها على الله. هذا القول ممكن، على أساس أن الأمة بشكل عام هي الأمة التي تتصف بالتوحيد الخالص مقارنة مع الأمم الأخرى، إلا أن أكثرية الأمة لا تتحقق بهم هذه الشروط الثلاثة، فهناك منهم من يتشهد الشهادة ظاهراً بينها في دواخلهم لا يؤمنون بالله أصلاً، فكيف إذا جئنا بقضية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟ فإن الكثير الكثير يخرجون منها بل الأكثر.

\* القول السادس / عن عكرمة، قال نزلت في ابن مسعود وسالم مولى أبي حذيفة وأبيّ بن كعب ومعاذ بن جبل، أي وضعها في أربعة فقط. هذا القول باطل لأنه يعني أن هؤلاء الأربعة فقط هم خير أمة، فلا تنطبق هذه الصفات الثلاث ﴿ثَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾ إلا عليهم.

البحث ليس لمعرفة أسباب هذه الأقوال، ولكن أقول: الله وحده يعلم لماذا قال عكرمة ذلك، فقد كان الرجل منحرفاً عن علي المليساً، كان يرى رأي الخوارج كما روى المؤرخون. على أننا نعلم أن اثنين من هؤلاء الأربعة كانا منحرفين عن علي المليسا، سالم بن أبي حذيفة ومعاذ بن جبل (والمقام لا يتسع لبيان ذلك)؛ وثالث الأربعة ابن مسعود فيه قولان: البعض يقول أنه كان منحرفاً عن علي المليساً، والبعض الآخر يقول كان معه ولكنه لم يجاهر؛ فقط أبي بن كعب من انصار علي المليساً.

فهذه مجموعة غير متجانسة بالموقف أصلاً، فكيف جمعها عكرمة هذه الجمعة بأنها خير أمة أخرجت للناس؟! ولكن من يقبل بهذا بحيث يضعونه في التفاسير؟

على أن من يقبل التشخيص بأربعة رجال عليه أن يقبل عندما نشخص ونقول أنهم أئمة الهدى على الله على الله عمد، أو الأئمة على والزهراء على أي المعصومون من أهل بيت محمد عَلَيْ الله المعترة الهادية التي قارنها بالكتاب؛ من يقبل أربعة محن (أ) لم يقبل أحد بكهال أفعالهم تماماً (ب) عدم تجانس مواقفهم في الأحداث (ت) ليس لهم هذه المنزلة حتى عند المسلمين عموماً مقارنة مع منزلة أهل البيت عليه أن يقبل هذا من عندنا...

مع الأسف، لم نجد أنهم أنكروا هذا على عكرمة، بخلاف الشيء عندما يخص علياً المثلاً، عندها يقومون ولا يقعدون!

\* القول السابع / والأخير أن المعنى أنتم خير أمة إذا كنتم بهذه الشروط. هذا يدعم القول بأن في الأمة ذرية مسلمة أنه أنتم ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ إن كنتم ﴿ تَأْمُرُونَ بِاللّهِ ﴾ - بعبارة أخرى، يدعم القول أن هؤلاء الأمة يجب أن تتصف بهذه الصفات.

إلا أن هذا الكلام لا يدعم النص، لأن النص يقول ﴿ كُنْتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ النَّرُ وَطَ؟ لأَ أَمَّةٍ النَّرُوط؟ لا أُخْرِجَتْ ﴾ ، كيف يصبح المعنى أنتم خير أمة إن تحققت فيكم هذه الشروط؟ لا يصح أبداً، فلا يوجد تجانس بين النص القرآني والمعنى الذي ذهبوا إليه.

ف ﴿ كُنتُم ﴿ علم الله تعالى"، وهذا الماضي إما يكون "كنتم في علم الله تعالى"، وهذا مقبول لا نستطيع أن نرده، أو يكون "كنتم هذه الجاعة أخرجت للناس الخيرية فيها أخرجت في زمان ماض وهذا هو انطلاقتها سابقة"، ولكن انطلاقتها القرآنية واضحة، (لأنه سنأتي إلى آيات أخرى تدعم القول أن ذلك الاصطفاء للأمة الخيرية كان من قبل الخلق)، فانطلاقتها القرآنية في دعاء إبراهيم وإسهاعيل المناهية المناهية

إذاً، يمكن القول كنتم أنتم الخيرية أخرجت للناس في زمان ماض، أو في علم الله، الاثنتان تتوافق، والاثنتان يمكن تطبيقها على الذرية الأمة المسلمة من آل محمد عَلَيْ الله الله عن المنكر والإيمان بالله.

وينبغي القول أن هذه الشروط الثلاثة يمكن تطبيقها على غير الذرية من آل محمد عَلَيْ الله في الناكر من المسلمين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويؤمنون بالله إيهاناً تاماً، ولكن هذا الكلام هنا عن أمة جماعة أخرجت للناس في وقت ماض، هذا الكلام عن الذين يتصفون بهذه الصفات بالمستوى الأعلى، فكا أن كلمة مسلمة في دعاء إبراهيم وإساعيل المناسلة على ما فيها من نقص، ولكن في الدعاء مسلمة تقول لا إله إلا الله محمد رسول الله، على ما فيها من نقص، ولكن في الدعاء المقصود في مصطلح تلك الآية هو الأعلى في الإسلام.

كذلك الخيرية هنا هي الأعلى لأن الأعلى في الأمر بالمعروف، الأعلى في النهي عن المنكر، الأعلى في الإيمان بالله. ماذا يعنى الأعلى؟ يعنى:

أ- أن معرفتهم بمواضع المعروف ومواضع المنكر كاملة

ب- أنهم يقومون بالأمر والنهي بها وسعهم ذلك ولا يقصرون

ت- أنهم يقومون بالأمر والنهي بالطريقة الموزونة الصحيحة طريقة الحكمة وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ البقرة: 129، هذه الحكمة وضع الشيء في موضعه، يكون الأمر بالمعروف متى؟ أين؟ كيف؟ مع من؟ كذلك النهي عن المنكر.

ث- والصفة الثالثة - الإيهان بالله - أنهم وصلوا إلى الدرجة العليا، درجة الاطمئنان ﴿ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ البقرة: 260.



فالأقوال الأخرى أنهم الصحابة أو المهاجرون أو أنهم الأمة الإسلامية كلها إنها هي مرتبطة بنفس الفهم الباطل أنها هي الشاهدة على الناس، بينها هي الذرية الابراهيمية-الاسماعيلية التي وصلت إلى القمة، وقلنا أن هذه الأمة لا يمكن أن يطبق عليها هذا كله أنها أخرجت للناس لإقامة الشهادة على الناس بأنها تقوم وتتصف على هذا المستوى الأعلى في الأمر بالمعروف والنهمي عن المنكر والإيمان بالله، فتكون شاهدة على الناس.

فالأمة التي تتصف بهذه الخيرية قد أخرجت للناس منار هدى ثم تشهد على الناس ماذا فعلوا إزاء ذلك، كيف كانت ردة فعلهم لما قامت به هذه الأمة المصطفاة لهداية الناس إلى الله سبحانه وتعالى. فهذا فقط هذا الفهم هو الوحيد الذي يعطي هذا المعنى أنه ﴿كُنتُمْ ﴾ ، ﴿خَيْرَ ﴾ ، ﴿أُخْرِجَتْ ﴾ ، وبهذه الصفات ﴿تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِالله ﴾، ما يتوافق في مفردة "الأمة" بها هو موجود في آيات أخرى، إنها أمة تعنى الجماعة وليس الأمة الكاملة، قوم نبي من الأنبياء علا شكلًا.

### بعض مصادر البحث

فيها يلى ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير أبي جعفر الطبري
  - تفسير السعدي.

## الفصل السابع والعشرون آيات ﴿وعلم آدم الأسماء كلها﴾

هذه الآيات من الآيات غير السائدة في البحث حول أهل البيت عليه لأن يكون الدقة التي فيها هي دقة لغوية، فحتى مع الدقة اللغوية أيضاً هناك مجال لأن يكون هناك بديل أو بدائل معقولة غير التفسير بهم. لكن أهميتها تبرز من أنها إن كانوا هم المعنيين هنا، وحدهم أو كانوا هم مِن أهم مَن هو معني فيها، فإن هذا أهميته أنه حصل منذ قبل الخلق. وهي آيات علم آدم الأسماء كلها.

### النص المبارك

يقول تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الاَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِسُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ. قَالُوا سَبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ . قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَيَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمُ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ . قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَيَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمُ أَقُلْ لَكُمْ إِنِي الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ السَّمَاوَاتِ وَالارْضِ وَأَعْلَمُ مَا ثَبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُثُمُونَ ﴾ البقرة: 3 3 - 3 3.

### ماذا تقول اللغت؟

ما أخبرنا الله تعالى عن كلامه مع الملائكة قبل خلق آدم ورأي الملائكة ﴿قَالُوا اللَّهُ عَلَى فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ﴾ البقرة: 30 معروف، ولكن الكلام هنا في هذه التعبيرات:

- ﴿ وَعَلَمَ آدَمَ الاسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ ثم لم يقل "عرضها"، ولكن قال ﴿ عَرَضَهُمْ ﴾ والضمير "هُم" هو ضمير العاقل؛
- ﴿عَلَى الْمُلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْهَاءِ هَؤُلاءِ ﴾ و"هؤلاء" تطلق على العاقل وغير العاقل؛

﴿إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ . قَالُوا سَبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾.

- ثم ﴿قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِنْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ، ولم يقل "بأسائها" - ولغير العاقل تقول أسائها، يستخدم ضمير الجمع المؤنث، (مثلاً تقول: قفزت النمور قفزوا، قفزوا هنا للعاقل، تستخدم قفزت هنا صيغة غير العاقل).

- ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ ﴾ هذه الـ ﴿ هُم ﴾ للملائكة ، ﴿ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَا ثِهِمْ ﴾ مرة أخرى لم يقل "بأسمائها" ، ﴿ قَالَ أَلَمُ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالارْضِ ﴾ .

فإذاً، الآيات متوافقة في أنه هناك عاقل في الأسهاء.

وعندما قال ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الاَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ وليس كلهم فلأن الأسماء غير عاقل، الإسم نفسه غير عاقل، "ذات" ذلك الإسم هو عاقل، ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُم ﴾ ، يعني نقول كريم عاقل، هذا الذكر من البشر عاقل، إسمه كريم، الإسم غير عاقل، لذلك

﴿الاَسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ . ﴿عَرَضَهُمْ ﴿ هـم النَّوات، و ﴿أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمَاتِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَاتِهِمْ ﴾، صار بأسماء هؤلاء الذوات، فلما أنبأهم آدم بأسمائهم هـذه الذَّوات ﴿قَالَ أَلَهُ أَقُلْ لَكُمْ ﴾.

### ماذا يقول البيان الرسولي؟

كيف نعلم أن هذه تتعلق بالأمة الذرية المسلمة من إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة عن الإمام جعفر الصادق المسلمة (والذي لا يحدثنا إلا عن آبائه عليه على المسلمة عن رسول الله عَلَيْكُ الله على الله على المسلمة عن رسول الله عَلَيْكُ الله على المسلمة عن رسول الله عَلَيْكُ الله على المسلمة عن رسول الله عَلَيْكُ الله على الله على المسلمة عن رسول الله عَلَيْكُ الله عن الله على المسلمة عن رسول الله على المسلمة عن المسلمة

((أن الله تعالى علّم آدم الليساء حجج الله تعالى كلهم، ثم عرضهم وهم أرواح على الملائكة في وقال أنبتوني بأسماء هو المؤلاء إنْ كُنتُم صَادِقِينَ لأنكم أحقّاء الخلافة في الأرض لتسبيحكم وتقدسيكم من آدم، في قالُوا سبنحانك لا عِلْمَ لَنَا إلا ما عَلَمْتَنَا إِنَّكُ أَنْتُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ، قال الله ﴿ يَا آدَمُ أَنْبِتُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ، فلما وقفوا أي عرفوا وتعرفوا على عظيم منزلتهم عند الله تعالى ذِكرُه علموا أنهم أحقّاء بأن يكونوا على عظيم منزلتهم عند الله تعالى ذِكرُه علموا أنهم أحقّاء بأن يكونوا خلفاء الله في أرضه، وحججه على بريته) (مجمع البيان للطبرسي، ج 1 - 2، ص 77).

هذه الآية ماذا تقول؟ هذا الحديث عن الإمام جعفر الصادق الملكم يقول أن هذه الأسهاء هذه الذوات العاقلة لأهل البيت عيالتك من محمد وآل محمد عَلَيْقُلُهُ التي وهم أرواح عرفهم بآدم وعلمه أسهاءهم، ثم عرضهم على الملائكة إلى آخر الآية.

### ماذا تقول التفسيرات الأخرى؟

تقول أنه عرض عليه أسماء ولده إنساناً إنساناً، والدواب فقيل هذا الحمار، هذا الجمل، يعني كل شيء؛

أو الإسماء التي يتعارف بها الناس، انسان ودابة وأرض وسهل يعني عناوين الخلق، وأشباه ذلك من الأمم وغيرها؛

أو هي أسماء الملائكة؛

أو هي أسماء النجوم؛

كما قالوا أنها أسماء ذريته كلها.

وقد اختار المفسر الأشهر أبو جعفر الطبري أنه علمه أسماء الملائكة وأسماء اللذرية، يعني سوية الإثنين، علمه أسماء الملائكة وأسماء الذرية لأنه قال ثم وهذا عبارة عما هم قرضهم في عقل الطبري: "لأنه قال أي الله تعالى ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُم ﴾، وهذا عبارة عما يعقل، الذي يعقل عاقل وهذه الضمير هم.

ولكن اعترض عليه أنه ليس بـ الازم، فإنـ ه يمكـن أن يـدخل معهـم غـيرهم ويعبّر عن الجميع بصيغة العاقل للتغليب، يعني أنه أسهاء الملائكة والذريـة، ولكـن يعبّر عـن أسهاء الجهادات والحيوانات والنباتات، ولكـن يعبّر عـن أسهاء هـذه الذرية بالتغليب أنه للعاقل.

ولكن هنا يجب أن نأتي بقول لإبن عاشور في تفسيره يستدعي التوقّف عن أن نقطع أن الأسماء هي أسماء الأمة المسلمة في ذرية إبراهيم وإسماعيل على قضية الضمائر.

(نقطة للإلفات: نحن هنا لا نتكلف بأن نأتي بالشاردة والواردة لدعم موقعية أهل البيت عليه فلا نحتاج إلى ذلك، آية واحدة تكفي، آية التطهير أو آية الولاية تكفي، روايات الأئمة الإثني عشر تكفي، حديث أن علياً بمنزلة هارون من موسى تكفي، آية المباهلة تكفي، حديث الثقلين في صحيح مسلم وغيره يكفي، هذه لا تحتاج إلى دليل، لذلك نحن إنها نأتي بهذه لنثير هذه العناوين، بعضها نصل فيه إلى القطع، معظم آيات هذه الأمة المسلمة، وبعضها هم الأفضل مصداقاً لهذه الآية أو تلك).

يقول إبن عاشور: وإعادة ضمير المذكر العاقل على المسميات في قوله: 
هُوَرَضَهُمْ للتغليب لأن أشرف المعروضات ذوات العقلاء، وصفاتهم، على أن ورود مثله بالألفاظ التي أصلها للعقلاء طريقة عربية نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَكُلُّ أُولِٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً الإسراء: 36 لم يقل "تلك"، التي هي للمفردة المؤنثة لغير العاقل، بل قال كل أولئك الذي هو للعاقل، فيقول إن تعبير السمع والبصر والفؤاد هي معان غير عاقلة عبر القرآن عنها للعاقل، أي أنها طريقة محكنة في التعبير القرآني. إذاً يقول ان الاعتهاد على الضمير "هُم"، عرضهم أسهاءهم، لا يقطع بالضرورة أنها كانت ذوات عاقلة.

إذاً، الخلاصة (في تفسيراتهم المختلفة) تقول أنه يمكن أن تكون الأسماء لعناوين جميع الموارد من الخلق، وأن منها كمصداق للذوات العاقلة في المجموع هي أسماء محمد وآل محمد على المناقبة أ.

### الآيات المباركة وآيات الأمت المسلمة

الأمة المسلمة هي المصداق الأهم في الذي جرى تعليمه لآدم في ذريته، أي:

- إن كان في تعليم آدم أسهاء ذريته فهم الأهم،
- وإن كان في تعليمه الذوات العاقلة فهم الأهم،
- وإن كان التعليم هو لتعليم الأشياء عموماً فإن العاقل هو الأهم والأفضل في العاقل هم الذين وصلوا إلى المستوى الأعلى من الإسلام، الذي دعا به إبراهيم وإساعيل عليه الله المستوى الأعلى من الإسلام، الذي دعا به إبراهيم وإساعيل عليه المستوى الأعلى من الإسلام، الذي دعا به إبراهيم وإساعيل عليه المستوى المستوى الأعلى من الإسلام، الذي دعا به إبراهيم وإساعيل عليه المستوى المستوى المستوى المستوى المستوى المستوى المستوى المستوى المستوى الأعلى من الإسلام، الذي دعا به إبراهيم والمستوى المستوى المس

米

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- مجمع البيان في تفسير القرآن للطبرسي
- جامع البيان في تفسير القرآن لأبي جعفر الطبري
  - تفسير التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور.

## 

من ضمن الآيات غير المشهورة من آيات الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإساعيل عليه الحسد.

### نص الآية الكريمة

﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَآتَيْنَا هُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾ النساء: 54.

### تفكيك المجاهيل في الآية الكريمة

الآية لا تصرح لا بإسم الحاسدين ولا من هم المحسودون ولا بموضوع الحسد.

﴿ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ هذه الواو واو الجماعة، الفاعل الحاسد والناس المحسودين، ﴿ عَلَى مَا آتَاهُمُ ﴾، إلى ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ لا تذكر.

ثم يأتي سبب الحسد - ﴿ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾، ولكن لا يصرح إلى هنا بالفضل الذي آتاهم الله.

## فالمجاهيل ثلاثة من هم الحاسدون، من هم المحسودون، وما هو سبب الحسد أو الفضل الذي حسد المحسودون عليه.

الاستفهام: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ﴾، هذا استفهام استنكاري، أي هو يستنكر عليهم المستفهام؛ لأنه يأتي بالجواب عليه مباشرة ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ وَلَى النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ؟ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا﴾. أي لماذا تحسدون هؤلاء على ما آتاهم الله؟ مثل ما آتينا آل إبراهيم، آتيناهم.. مثل ما آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة والملك العظيم، آتينا هؤلاء الذين تحسدونهم.

فإذاً المناسب أن من يقابل آل إبراهيم عليه في الإسلام هم آل محمد عَلَيْهُ في الإسلام هم آل محمد عَلَيْهُ في أو فالك:

أو لا عدم مناسبة التفسيرات البديلة (سآتي بها بعد قليل).

والثاني يناسبه لأن آل محمد عَلَيْ هم أيضاً من آل إبراهيم المالياً، فهم مشمولون بقوله تعالى ﴿إِنَّ اللهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى مشمولون بقوله تعالى ﴿إِنَّ اللهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى مشمولون بقوله تعالى ﴿إِنَّ اللهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ كَمَا لا الْعَالَمِينَ ﴾ آل عمران: 34 القرآن المبين وهو رسول يوجد تخصيص في كل موضع إلا بها نعلمه من الناطق بهذا القرآن المبين وهو رسول الله عَلَيْ اللهُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ اللهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

الثالث لا يمكن أن يكون جميع آل إبراهيم المثليم هم المقصودون، أي الجميع من آل إسحق عليم والإسماعيل - لماذا؟

(1) لأن آية الحسد هذه في المدينة، فإذا كان الحاسدون هم اليهود كما قيل، فإن اليهود كما قيل، فإن اليهود لا يحسدون آل إسحق عليه، إذا كان هو لاء المحسودون هم آل إسحق عليه فاليهود لا يحسدونهم.

المثلاً؟ (2) إذا كانوا من غير اليهود، من المسلمين، فما شأنهم بآل إسحق عليه؟

إذاً لا تنطبق هذه إلا على آل إبراهيم الملكم ومن نسل إسماعيل الملكم فالآل هم هذه الذرية المسلمة بدعوة إبراهيم وإسماعيل الملكم من ذريتهما. إذاً ليس فقط من آل إبراهيم الملكم بل يجب أن يكونوا من آل إسماعيل الملكم أيضاً لأنهما عليهم دعوا

الدعاء المشترك أثناء بناء البيت الحرام... وإسماعيل عليه موضعه في البيت وآل محمد عَلَيْه موضعهم في البيت في الحجاز، فهي تحيط بهم لا بغيرهم مطلقاً.

الرابع أنه إذا قيل أن المحسودين هم المسلمون جميعاً، قلنا في أول الأمر أن الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل المنه المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل المنه المسلمين المسلمين المسلمين هم من ذرية إبراهيم وإسماعيل المنهم المسلمين هم من ذرية إبراهيم وإسماعيل المنهم.

الخامس أما سبب الحسد، وهو المجهول الثالث في أول الآية ﴿ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾، فهو يتجلى في النظر إلى ما آتاه الله إلى آل إبراهيم عليم في الآية "قد آتينا آل إبراهيم (1) الكتاب + (2) الحكمة + (3) الملك العظيم". وهذا أيضاً ليس جميع المسلمين أوتوا الحكمة والملك العظيم.

### لقطت قرآنيت معجزة

والآية، عندما جمعت الكتاب والحكمة ثم فرقت الملك العظيم بقول "آتينا" ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾، فلأن القرآن دقته معجزة، دقته تأخذ بالألباب – لماذا فرِّق؟

لأن هذه قضية واقعية – فالكتاب والحكمة من تعليم الله تعالى ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً ... وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا... رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعِمْ مُسْلِمَةً ... وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا... رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ البقرة: 128 - 129، رسول تبعثه من عندك

يتولى تعليمهم الكتاب والحكمة. هذا الكتاب والحكمة بدرجته، تعليم الكتاب والحكمة بدرجته، من مكة أم والحكمة بدرجته، هناك الدرجة الأقل التي علمها للأميين من الحجاز، من مكة أم القرى، علمها للمسلمين جميعاً.

و ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكُمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ البقرة: 269، هذا المستوى من العلم والحكمة هذا يأتي بتعليم، وإذا حصل التعليم لا يحتاج إلى موافقة أحد من الناس أو إلى دعمه. أما الملك العظيم فيختلف، فهذا بسط اليد بالواقع، الإدارة، إدارة الحكم، وهذه يستطيع الناس أن يمنعوك منها حتى ولو أنت كنت الجهة الشرعية، وقد حصل. أي أنك لا تحتاج إلى موافقة من الناس لتثبيت شرعيتك ولكن تحتاج إلى إعلامهم الموافقة كي تجري عليهم الأحكام من أجل أن لا يقولوا أنت تسلطت علينا؛ وهذا ما كان رسول الله عليه عندما كان يطلب منهم البيعة، يأخذ البيعة.

وقد حصل أن الأمة قد أدارت ظهرها لآل محمد عَلَيْ الذرية من ذرية إبراهيم وإسماعيل عَلَيْ الله الله العلم والحكمة لأنه مستحيل، ولكنها سلبتها الحكم.

### تركيم الرسول عَلَيْقَكُمُ لهم

تزكية الرسول لهم ﴿ وَيُرَكِّيهِم ﴾، وكما قلنا مراراً، أنه كان من أول البعثة إلى آخر ها، والتفاصيل كثرة:

### إعتراضات باطلت

الاعتراض الأول، من خلال إعطاء وجه تفسيري آخر؛ يقول البعض أن المحسودين هم النبي المعلقة عصراً.

وهذا باطل بكل وضوح، لأنه لو كان ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾، لو كان الناس هو رسول الله عَلَيْكُ هو فقط لكان ينبغي أن يقول "وآتينا إبراهيم العلم والحكمة" ولا يقول ﴿ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيم ﴾، فمن يقابل محمد عَلَيْكُ هو إبراهيم العليم ومن يقابل آل عمد عَلَيْكُ ومن يقابل آل عمد عَلَيْكُ أَلَ إِبراهيم العليم العليم أن يكون المحسود هو النبي عَلَيْكُ ثم يستنكر لأنه آتى آل إبراهيم ولم يؤتك، لأنه آتى آل إبراهيم عنيك سيقولون له "لا نحسدك، فقد آتى آل إبراهيم ولم يؤتك، وليس الكلام عن آل إبراهيم نحن نتكلم عنك قد أوتيت فضلاً عظيماً". ثم ما الذي يمنع القرآن، لماذا يتحاشى عن قول ذلك، كأن يقول "أم يحسدون النبي على ما آتاه الله من فضله"؟ لماذا يتحاشى القرآن عن ذلك؟ في القرآن إسم النبي عَلَيْكُ في كل المواقع وفي كل المواقف، فها المشكلة في ذلك — كان سيفصح عنه بكل تأكيد.

الوجه الآخر، قال البعض أن المحسودين هم المسلمون عموماً.

وهذا طبعاً باطل. إذ، كما قلنا، ليس جميع المسلمين هم من أوي العلم والحكمة، ولو كان ذلك لكان قال "لقد آتينا أتباع إبراهيم الميليل" لو كان المحسودون هم المسلمين، لكانت الحجة تكون الاستنكار، آتينا أتباع إبراهيم الميليل،

وهو غير صحيح بكل تأكيد، فليس جميع المسلمين قد أوتوا العلم والحكمة، ولا الملك العظيم، وبالتالي فهذا الاعتراض باطل..

مثل هذه الوجوه التي تتكلف تفسيرات واضحة البطلان تدلك - ببساطة - أنها ما أريد بها إلا الجد والاجتهاد في كتهان موقعية أهل البيت سلام الله عليهم.

### الآية الكريمة وآيات الأمة المسلمة

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير أبي جعفر الطبري
  - تفسير السعدي
- كتاب الكافي للشيخ الكليني.

## 

فصل آخر من الآيات غير المشهورة التي تتعلق بالأمة المسلمة من ذرية ابراهيم واسماعيل المنطقة هي الآية المباركة:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ التوبة: 119.

### النظر في أقسام الآية المباركة

القسم الأول/ نداء ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلى المسلمين جميعاً.

القسم الثاني / ثم يقدم الأمر بالكون مع الصادقين بالحث على التقوى، ما يعني إشارة إلى أن ما سيأمر به فيه شيء من الصعوبة، سواء الصعوبة في الخارج، الواقع الحياتي الدنيوي، أو صعوبة في الداخل، الجانب النفسي الذي لا يقبل ذلك.

ونحن نجد هذا في القرآن كثيراً كما في آية تحكيم الرسول: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُ وكَ ﴾ النساء: 65، إذ كان يمكن أن يقول يجب عليهم أن يحكموك ثم لا يجدوا، ولكنه قال: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ ليجعلك تنتبه، أي أكون من المؤمنين؟ لماذا؟ كيف؟ ما هي الشروط؟ هكذا. أو يقول: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اللهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

الحشر: 18، فإنه عندما قال ﴿ الله ﴾ أنت تنظر ماذا؟ وبعدها ﴿ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَى وَأَشَدُ وَقَعاً مَا لو قَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾، فيكون هذا الأمر ﴿ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ ﴾ لام الأمر أقوى وأشد وقعاً مما لو لم يقدمه بـ ﴿ اتَّقُوا الله ﴾ أو ما يشببها من التعبير.

## القسم الثالث / ثم يأمر ﴿وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾.

### هنا نسأل: هل أن الصادقين جماعة محددة؟ أم هي أي صادق؟

يمكن قبول الثاني لأن الصدق من أعظم الأعمال، فالإنسان الذي يتحرّى الصدق يسير في إطار الصراط المستقيم عموماً، بغض النظر عن الجنبات الأخرى؛ وبالتالي فإن الندب إلى أنك تكون معهم منطقي ومفهوم ومعقول.

أو هو الأول؟ أن "الصادقين" هنا هم جماعة محددة، وهنا يكون الخطاب منطقي مباشرة؛ كيف؟

هو يقول في الخطاب ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ أيها المسلمون كونوا مع هذه الجهاعة، إذا قلنا أنها جماعة محددة، مع هذه الجهاعة الصادقة أبداً، ﴿ كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ ، لم يقل كونوا مع الصادقين في حالة كذا، كونوا مع الصادقين إن لم يفعلوا كذا — ﴿ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ فقط.

إذاً، إذا كانت جماعة محددة فهي جماعة لا تخرج عن إطار الصدق مطلقاً؛ وبالتالي هو يقول:

"أيها المسلمون كونوا مع الجهاعة الصادقة أبداً، فإن وجدتم أنفسكم لا تقبل هذا فإنه بعيد عن تقوى الله، فقوموا بتفعيل التقوى من أجل أن تكونوا مع الصادقين"... هكذا نفهم الآية.

### تزكيت الرسول لهم ﴿وَيُزكِّيهِم ﴾ بالبيان الرسولي

هذا أيضاً كما قلنا في حلقات أخرى أنه في سائر حياته الشريفة مدة الدعوة كان ينوّه بهم وبفضلهم وبمنزلتهم عند الله وعند رسوله المُونُونُ وبموقعيتهم في الدين، الموقعية التي هي موقعية وجوب الاتباع، فهنا ﴿ كُونُوا مَعَ الصّادِقِينَ ﴾ إذا كنت معهم فإن تحقُّق الاتباع سيكون من تحصيل الحاصل، لأنك ستكون مع جماعة أنت ستنهل منهم الذي يقولونه وستقبله منهم فيتحقق الانقياد.

وقد ذكروا وجوهاً في التفسير، الوجوه الباطلة أو الضعيفة حسبها سنبين أدناه؛ ولكن إضافة إلى هذا ذكروا الوجه الذي يقولون فيه كونوا مع على بن أبي طالب المليس أيضاً ذكروا هذا الوجه ذكره بعض المفسرين كالثعلبي والآلوسي، وهذا الوجه كونوا مع على بن أبي طالب المليس ووه عن أبي جعفر الباقر المليس على على بن أبي طالب المليس رووه عن أبي جعفر الباقر المليس طبعاً عندنا قلة ما يروون عن أئمة أهل البيت عليس رووه عنه، والإمام الباقر المليس طبعاً عندنا وعند المخالفين لا يكذب، وأنه لا يتحدث إلا عن آبائه الطاهرين واحداً بعد واحداً بعد

# ثم إن علياً المُلِيَّةُ وصف عترة النبي عَلَيْكُ التي هي الأمة المسلمة من ذرية ابراهيم والماعيل عليه والماعيل عليه والماعيل عليه الماعيل على الماعيل على

((فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ وَأَنَّى تُؤْفَكُونَ وَالْأَعْلَامُ قَائِمَةٌ وَالْآيَاتُ وَاضِحَةٌ وَالْمَنَارُ مَنْصُوبَةٌ، فَأَيْنَ يُتَاهُ بِكُمْ وَكَيْفَ تَعْمَهُونَ وَبَيْنَكُمْ عِثْرَةٌ نَبِيِّكُمْ)) ثم يعدد لهم ثلاث صفات:

((وَهُمْ أَزِمَّةُ الْحُقِّ)) أي أن بيدهم زمام الحق يحركونه كيفها داروا، كها قال النبي عَلَيْهُ اللهُ مُعَ الحق، والحقُّ مَعَ عَلِيّ)..

((وَأَعْلَامُ الدِّينَ)) أنت تريد الدين، فحتى من بعيد أنك تنظر أين هو علم الدين؟ كما يفعلون في الحج وغيره عندما يكون ناس ينظرون إلى الرايات والأعلام، وهذه تستخدم منذ القدم لكي تعلم أين جماعتك فتنحاز إليها.

((وَ ٱلْسِنَةُ الصِّدْقِ)) يعني كأن الصدق صار محتاجاً إليهم، أو كأنهم الصدق إذا كان له لسان يتحدث به فهم هؤلاء الصفوة على هم الصدق المطلق إذاً.

فإذاً في الآية المباركة قيد البحث، فإن ﴿الصَّادِقِينَ﴾، إما هم علي الله على أقل تقدير إذا كانت تقول كونوا مع أي صادق، أنهم علي فهم المصداق الأعلى لذلك. وبالتالي، إذا أردت أن تفعّل الآية فمن غير المعقول أن تكون مع صادقين غيرهم ولا تكون مع الذين هم الأعلى في هذا، فهم ألسنة الصدق.

### وجوه الاعتراضات على تفسيرنا

أوردوا وجوهاً في التفسير غير ما نذهب إليه، تمثل الاعتراضات عليه. مما ذكروه:

- -أن الصادقين هم الأنبياء، أو
- أنهم محمد عَلَيْ قَالُهُ أَ وأصحابه، أو
- -أنهم المهاجرون الصادقون، أو
- -أنهم أبو بكر وعمر حصراً، أو
- -أنهم أبو بكر وعمر وأصحابها.

وهناك روايات من سنخها، كلها وجوه من كلام الرواة وصولاً إلى التابعين كحد أقصى أو تابعي التابعين، بعضهم سعيد بن جبير مع رواية تصل إلى أبي بكر نفسه يقول أن المهاجرين هم الصادقون. يعني الرواة وهو صحابي طبعاً، والباقي من التابعين، هي ليست عن رسول اللهَ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ الله عَلَيْ اللهُ الله الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

### جميع الوجوه باطلة! لماذا؟

-الأنبياء نعم هم الصادقون أبداً، لكن الآية موجهة إلى المسلمين بعد نزول القرآن فها معنى أن يكونوا مع الأنبياء على الله الذين مضوا؟ ما معنى ذلك؟

-الوجه الثاني أنه النبي عَلَيْقَالُهُ وأصحابه؛ ولكن الصحابة ليسوا كلهم صادقين، بعضهم كذّب بعضاً، فكيف تجمع النبي عَلَيْقَالُهُ معهم في إطار غير مضبوط؟ النبي عَلَيْقَالُهُ هو الصادق أبداً تجمعه مع الآخرين الذين هم يصدقون ويكذبون؟!

-الوجه الثالث أن أبا بكر وعمر على تمام الصدق. وهذا باطل، لأنها لم يكونا كذلك، ويكفي دليل (ونستطيع أن نأتي بغيره)، أن أبا بكر وعمر اختلفا في حضرة رسول الله على أنها ليسا على ذلك حضرة رسول الله على أنها ليسا على ذلك الطريق الذي سميناهم ألسنة الصدق وبالتالي الذين لا يختلفون. ولكن عندنا ما هو بالنسبة إلينا الدليل على كذبها وبالنسبة للمخالفين هو محيّر لأنهم لا يستطيعون أن يفعلوا شيئاً إزاءه، وهو أن فاطمة الزهراء عنالاً هي سيدة نساء العالمين على كذبت أبا بكر، وضمناً كذّبت عمر لأنه الوحيد الذي أيّده عندما ادّعى أن النبي على أن النبي أن الأنبياء لا يورّثون وبالتالي منع فاطمة على أن أن الأنبياء لا يورّثون وبالتالي منع فاطمة على أن أنها تقول مطلقاً فقد كذب إذاً، فلا كذّبته فاطمة عنائل أن يكون مصداقاً لصفة الصادقين المطلقة في الآية.

أما المخالفون فلهم أن يتخيّروا من يصدقون: فاطمة أم أبا بكر وعمر؟!

هذا طبعاً عن الصدق القولي، ﴿كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ﴾، ولكن الصدق أبداً
هو في القول والفعل، في الموقف. فإذا أردنا النظر في مواقف الرجلين نجد أن

- كذا الأمر، بل أوسع، مع وجه المهاجرين، المهاجرون كلهم كما قال أبو بكر؟ كيف يكون ذلك وهم فيهم الكاذب والصادق وفيهم حتى من فعل المحرمات التي ثبتت عليه، بعضهم من البدريين حتى، وطبعاً وبعضهم قاتل بعضاً، فكيف يكون هذا موقفه موقف الصدق؟

### الآية المباركة وآيات الأمة المسلمة

كما قلنا مراراً، أن المستوى الأعلى في الإسلام وصلته هذه الأمة الذرية المسلمة من إبراهيم وإسماعيل على المستوى الأعلى من أبراهيم وإسماعيل على المستوى الأعلى من الإسلام.

(نكرر) كيف نعلم أنها بالمستوى الأعلى من الإسلام؟ نعلمه لأن ابراهيم واسماعيل عليه المسلام في الحنيفية والسماعيل عليه المسلام في الحنيفية

العليا، وإذا بعد هذا كله وقد صار شيخاً كبيراً يقف ليقول مع ابنه المُلَيُّ : ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ البقرة: 128، فلا بد وأن تكون ﴿مُسْلِمَيْنِ أَي في تمام الإسلام والانقياد، نحن نريد هذه الدرجة؛ وبعد ذلك يقولان دعاءً : ﴿وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ البقرة: 128، فالإسلام في الذرية المسلمة هذا من نفس مستوى الإسلام الذي طلباه في أول دعائه المُنْسَاد.

فإذاً، هذا أعلى مستوى من الإسلام، فكيف لا يكون معه الصدق التام؟ فلذلك عندما يقول: ﴿ اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ فهو يعني أنه تعالى أمر أن نكون مع الذين وصلوا إلى المستوى الأعلى من الانقياد لله تعالى والتسليم له بحيث لا يمكن أن يخرج منهم شيء إلا إذا كان صادقاً قو لا أو فعلاً.

\*

### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري
- تفسير ابن كثير الدمشقى
- الصواعق المحرقة لأبن حجر الهيثمي، آيات أهل البيت عيكلك.

## الفصل الثلاثون آية الصلاة على النبي

آية من أعظم الآيات ومن أكثرها انتشاراً بل هي الأكثر انتشاراً، وهي آية الصلاة على النبي عَلَيْكُ ، والتي تتصل اتصالاً مباشراً، وإن كان غير واضح مما هو سائد في الأبحاث المختلفة، بموضوع الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُ . إنها الآية المباركة:

﴿إِنَّ اللهَ وَمَلاثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيًا﴾ الأحزاب:56.

اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم.

#### معنى الآية المباركة

أولاً / الآية فيها إخبار وفيها أمر أو حتّ:

أما الإخبار فهو أن ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾؛

وأما الحتّ فهو أن يقوم المسلمون جميعاً ليس فقط بالصلاة، يعني يتابعون الله وملائكته على ذلك، ولكن أيضاً هناك التسليم.

### أما السلام فجاؤوا بثلاثة أوجه:

الأول أنه السلام من النواقص والآفات، يعني كأنها يقول نحن نعترف ونذكر له بأنه عليها خالٍ من الآفات والنقائص؛

هذا الوجه الأخير هو الذي أجده الأكثر انسجاماً مع التعبير في الآية، وذلك لأنه يقول ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيهًا ﴾، و "تسليم" مفعول مطلق يؤكد الفعل مثل ﴿يُطَهِّرَكُم تَطْهِيراً ﴾ الأحزاب: 33، ﴿يُتَبِّرُوا ما عَلَوا تَتْبِيراً ﴾ الإسراء: 7. أنت تقول قاموا بتسليم أنفسهم إلى السلطات أو أن هذا التسليم الكامل للأمر، الخضوع

والانقياد إليه. فلو كان هو التحية لكانت "سلموا سلاماً" (سلاماً وليس تسلياً) مثلاً قوله تعالى ﴿ تَحَيَّعُهُم فِيها سَلام ﴾ يونس: 10.

## تركية الرسول المقالمة بالبيان الرسولي

أما تزكية الرسول عَلَيْكُ بالبيان الرسولي للأمة المسلمة من عترته الهادية على المنطقة المستجابة للأمر بالصلاة فقد رويت الروايات الكثيرة في هذا، وجاء فيها بصيغة الاستجابة للأمر بالصلاة والتسليم – يسألون النبي كيف نفعل؟ فيعلمهم.

أكثرها شهرة:

((اللهُمَّ صَلِّ على محمِّدٍ وآلِ مُحمِّدٍ كها صَلَّيتَ على إبراهِيمَ إِنَّـكَ مَمِيدٌ مَجِيدٌ وبارِك على مُحمِّدٍ وآلِ مُحمَّدٍ كها بارَكتَ عَلى إبراهِيمَ إِنَّكَ مَمِيدٌ مَجِيدٌ))،

وفي غيرها ((... كما صَلَّيتَ على إبراهِيمَ وعَلَى آلِ إبراهِيمَ وبارَكتَ على إبراهِيمَ وبارَكتَ على إبراهِيمَ وعلى آلِ إبراهِيم))،

وبعضها تضع "السلام" أيضاً.

إذاً المشترك بين الروايات جميعاً أن الاستجابة لأمر الله هذا في النص القرآني وصَلُّوا عَلَيْهِ هو أن الصلاة على الآل الله جزء من الصلاة على النبي عَلَيْكُ فلو لله في النبي عَلَيْكُ من الصلاة على النبي عَلَيْكُ فلو لله في الله في الله في على عمد ونسكت، ولكن هو علمنا أن نقول اللهم صل على محمد ونسكت، ولكن هو علمنا أن نقول ((الله م صل على محمد وآل محمد وآل محمد والله وعاشرة وعاشرة الله على عمد والله والل

يربطها عَلَيْكُ بإبراهيم اللَّهُ ((كما صَلَّيتَ على إبراهِيمَ)) وفي روايات ((وعَلَى آلِ إبراهِيمَ)).

#### إعتراضات المخالفين

كما هي العادة عندما يتعلق الأمر بأهل البيت علم الله اعتراضات. هنا:

الاعتراض الأول/ يقولون أنكم يا معاشر شيعة أهل البيت على تقولون أن هذه ميزة لأهل البيت على الأقبل عندما هذه ميزة لأهل البيت على أن الله تعالى جعل الأمر (أو الحث على الأقبل) عندما تصلون عليه على الم تعمون معه الآل؛ يقولون: هذا ورد في غيرهم أيضاً، فقوله تعالى هُو اللّذي يُصَلّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ الأحزاب: 43، يجعل الأمر في الآخرين أيضاً سواءً بسواء؛ بل – يقولون – إنه لم يذكر الآل هناك، بينها هنا يصلي عليكم جميعاً وملائكته.

ولكن، لو قرأنا الآية بتهامها: ﴿هُو اللَّذِي يُ صَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيًّا ﴾ فإننا نستطيع القول لينخرِجَكُمْ مِن الظّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيًا ﴾ فإننا نستطيع القول شتّان ما بين الصلاتين: صلاة ليس فيها إلا هي، وصلاة أخرى تعطي تعليلاً لهذه الصلاة، الهدف من الصلاة ليخرجكم من الظلهات إلى النور، فمتى كان رسول الله عَلَيْهِمُ وَالله الأطهار عَلَيْهُمْ في الظلهات يوماً لكي يحتاجوا إلى الصلاة عليهم

ليخرجهم من الظلمات إلى النور؟ لهذا، لم يقل الله تعالى هذا. هذه صلاة وتلك شيء مختلف آخر.

الاعتراض الثاني/ أن آل محمد عَلَيْقُكُ تشمل الأزواج؛ وهو فهم موجود عند المسلمين من غير أتباع أهل البيت عليسك أن هذه تشمل الأزواج.

نقول:

أولاً، هناك في بحث آية التطهير، نعم، إن مصطلح "أهل البيت" الم صطلح اللغوي يشمل الأزواج ويشمل كل من في البيت حتى الضيف، والأقرباء، والخادم، بل قيل أنه يشمل حتى الحيوانات المنزلية كونها تعتاش في البيت، ولكن المصطلح الشرعي نأخذه من الذي أُنزلت عليه وهو رسول الله على أن فقد قام على وفاطمة والحسن والحسين الكساء، ولم يضع الزوجات، وعندما أرادت السيدة أم سلمة في أن تدخل تحت الكساء جذبه النبي عَلَيْ فقالت له: "ألستُ أنا من أهل البيت؟" قال: ((أنتِ مِن أزواج النبي عَلَيْ فَاللَّهُ اللهُ الله

ثانياً، الآية تقول ﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾، إذا الآية كانت تتعلق بالتسليم/ الانقياد، ونحن لم نؤمر أن ننقاد إلى زوجات النبي عَلَيْقَالُهُم أبداً، لا يوجد

هناك أمر بطاعتهن. ولكننا مأمورون بطاعة على وفاطمة وأو لادهماعليك كما في الروايات الكثيرة وكما في هذه البحوث، بحوث موضوع الأمة المسلمة. وكيف يمكن أصلاً الانقياد للزوجات وقد حصل من بعضهن ما حصل مما استوجب التهديد الشديد من الله تعالى كما في سورة التحريم لمن يريد أن يراجع.

ثالثاً، لعل هناك في الروايات ما يشسر إلى التفريق بين المجموعتين بين آل محمد والزوجات، كما أخرج المخالفون في روايات زعموا أن النبي عَلَيْقُكُمُ قالها، وهي تعطى صيغة لكيفية الصلاة، عندما سألوه كيف نفعل مع هذه الآية، قال: "قولوا اللهم صل على محمد وعلى أهل بيته وعلى أزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى أهل بيته وعلى أزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد"، وهذا التفريق واضح بواو العطف بين الآل والأزواج، بل وفي بعضها يفصّل، أو يفصل أمهات المؤمنين بوضوح. ما نسبوه إليه بالقول: "من سرّه أن يكتال بالمكيال الأوفى إذا صلى علينا أهل البيت فليقل: اللهم اجعل صلواتك ورحمتك على محمد وأزواجه وذريته وأمهات المؤمنين كما صليت على إبراهيم.." وهـذا تفريـق واضـح بـين الآل وبـين الزوجات. (طبعاً الوضع/ الاختراع في هذه الصيغة واضح لأنه ما معنى ذكر على أزواجه وعلى أمهات المؤمنين؟! يعني هل أن الأزواج غير أمهات المؤمنين؟! كما نعلم أن الوضع ضروري عندما يأتي الكلام عن آل محمد علا من أجل كتمان فضائلهم وموقعيتهم - هذا منهاج فاشل وهذا أحد الأسباب التي من أجلها نقوم بالبحث لتنبيه الناس إلى الحقيقة.)

الاعتراض الثالث/ في ظني أنه حديث من مخترعات عصرنا، وهو أن آل محمد هم جميع المسلمين، فهم أتباع محمد، أمة محمد المسلمين. هذا الاعتراض يأتي عادة ممن يسمون أنفسهم القرآنيين.

(هؤلاء القرآنيون صفتهم التناقض، أي أن أكبر صفة واضحة فيهم هي التناقض، فإنهم يقولون نحن نريد القرآن ولا ننشغل بروايات لأننا لا نعلم حالها، نطيع القرآن وحسب؛ فنسألهم: هل تطيعون القرآن بالمطلق؟ يقولون: نعم نطيعه بالكامل، نقول: طيب، القرآن يقول ﴿أَطِيعُوا الرَّسُولِ﴾ النساء: 59 كيف نفعل؟ القرآن يقول ﴿إِنَّبُعُونِي﴾ آل عمران: 3 كيف نتبعه؟ القرآن يقول ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اللّهُ وَإِلَى اللّهُ وَإِلَى الرّسُولِ رَأَيْتَ المُنافِقِينَ يَ صُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا﴾ النساء: 10 تصدّون عن الرسول الرّسُولِ وَإِلَى الرّسُولِ » بيانه عَنْكَ صُدُودًا النص القرآني فهذا صفة النفاق؟ هنا يسكتون ، هذا حالهم.)

في هذه الآية المباركة يأتون بشيء هو من الرأي مع أنهم يقرّعون الناس كيف يأتون بالرأي قبالة النص القرآني، فيقولون أن آل محمد هم أمة محمد التقليم أله النص القرآني، فيقولون أن آل محمد هم أمة محمد التقليم أله النص القرآني، فيقولون أن آل محمد هم أمة محمد التقليم أله النص القرآني، فيقولون أن آل محمد هم أمة محمد التقليم أله النص القرآني، فيقولون أن آل محمد هم أمة محمد التقليم الت

هذا الكلام باطل بأقل نظر، ذلك:

أولاً، لأنه يعني القول أن هذه الأمة كلها نصلي عليها، وهو مما لم يأت من أحد من قبل.

ثانياً، على هذا الفهم فإن مصطلح آل محمد الذي معناه الأمة، يعني أن آل إبراهيم هم أيضاً أمة إبراهيم المالي وبالتالي فإن آية الاصطفاء ﴿إِنَّ الله اصطفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إبراهيم وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ آل عمران: 3 3 تعني أنه تعالى اصطفى جميع أمة إبراهيم الماليلة فهل اصطفى جميع أمة إبراهيم التحليلة فهل اصطفى جميع أمة إبراهيم؟! سواء الذين معه أو الذين انحدروا منه؟ هل اصطفى جميع اليهود وجميع النصارى وجميع المسلمين؟! هل من يقول بهذا عاقل؟! ثم ما معنى أمة عمران؟ ﴿اصْطَفَى وَاعْتِراضَ باطل.

#### الآية الكريمة وآيات الأمة المسلمة

نبدأ بالقول أنه لا ينقضي العجب من أمة تفعل كل يوم شيئاً مرات ومرات، في أهم فعل بينها وبين الله تعالى وهو الصلاة، في تشهد الصلاة تصلي على جماعة من الناس ولا تعلم عنهم شيئاً، فإذا سئلت مَن هم؟ لا تعلم!

فهل يُعقل أن الله تعالى يضع في الصلاة التي هي عهاد الدين بينكم وبينه مرات في اليوم، الصلاة التي لا يمكن إلا أن يؤديها المكلف حتى ولو كان على

فراش المرض بل فراش الموت، أو كان مشلولاً يؤديها في ذهنه فقط، يجعل المكلف يصلي على محمد وآل محمد المنافقة ولا يكون لهؤلاء موقعية ومنزلة كبرى تختلف عن غيرهم؟ هذه المنزلة التي جمعتهم بالصلاة على رسول الله في هذه المواضع وفي غيرها.

#### النكتة المهمة:

وإن النكتة المهمة جداً في عدم ذكر الآل عندما يقول ﴿ صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ ثم يأتي رسول الله عَلَيْهِ أَن يقول ((على محمّد وآلِ مُحمّد))، يجب أن تذكروني معهم، لو كانت الآية ذكرتهم لكانت فصّلت في ذلك، كانت طلبت الصلاة على محمد وعليهم، ولكن عندما لم تذكرهم عليس فكأنها تقول، بل هي تقول بالفعل، أن دور هؤلاء هو من سنخ دور رسول الله عَلَيْ الله عنه أن الذين يؤدون عنه بحيث إذا ذُكر عَلَيْ الله عنه عندصيل حاصل بحيث لا يحتاج إلى الذكر.

فليت المسلمين ينتبهون إلى هذه الحالة من أجل أن يعلموا أن هؤلاء لهم دور يجب عليهم أن يلتفتوا إليه، لاسيها وأن هذا أمر، ورد في التفاسير - نأخذ ملخص كلامهم:

مثلاً تفسير السعدي قال وهذا الأمر بالصلة والسلام عليهم مشروع في جميع الأوقات وأوجبه الكثير من العلماء في الصلاة...

وأما القرطبي فقد أورد في تفسيره قول الزمخشري الذي أورده مختصراً بلقطات منه، هذا الزمخشري، بعد أن ذكر الروايات التي تنص على "وعلى آله".

يقول: "فإن قلت الصلاة على رسول الله عليه والجبة أم مندوب إليها؟ (طبعاً يقول هذا وهو يقول صلى الله عليه وسلم دون الآل! وهذه أيضاً من التناقضات أم من مرض القلب لا أدري.) قلت بل واجبة، وقد اختلفوا في حال وجوبها، واجبة متى؟ كيف؟ فمنهم من أوجبها كلما جرى ذكره عليه في كل مجلس مرة، يعني أنت في مجلس، أول ما ذكر النبي مثلاً في بداية المجلس يُصلّى عليه يعني مجبور بالصلاة، بعد ذلك إذا ذُكر لا يُصلّى.. قال بعضهم هكذا يقول".

#### ثم يقول الزمخشري:

"والذي يقتضيه الاحتياط، الصلاة عند كل ذكر" كما ورد من الأخبار في ذلك، كلما يُذكر رسول الله المُعَلَّفُ تصلي عليه، انه هذا مما أوجبه العلماء، ناهيك عن آثاره العظمى التي في مصلحة الإنسان يعني لو لم يوجبوه لكان حرياً بالمسلم أن يصلى عليه في كل حين".

ولو قرأتم الروايات في هذا، تجدوا فيها الأعاجيب من الشواب في الصلاة على رسول الله؛ لماذا؟ لأنك عندما تفعل ذلك أنت في حالة الالتفات مع نفسك

وتلفت الآخرين إلى أن الله تعالى ينزل رحماته على النبي عليه أنه يثني عليه، أن اللائكة تثني عليه وتعظمه، فأنت تتابعهم على ذلك، وإذا نطقتها مع السلام فصل وسلم فكأنها تقول الله هو السلام يحفظه هو موكل به، أو السلام أنا أسلم أنقاد إليه.

#### نعمة كبيرة لاحظت ما سيحصل:

إنها كلمة عظيمة كبيرة هي أعظم نعم الله سبحانه وتعالى على المسلمين فتجده تعالى على أمنه بالذي سيجري أن الأمة ستدير ظهرها لهؤلاء الصفوة الطاهرين على لسان الإنسان المخالف لطاهرين على لسان الإنسان المخالف لهم لا يعرفهم على لله على خسب فقهه لا يعرف عنهم على لله فجعل ذكرهم العطر على لسانه مرات ومرات في الصلاة.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- الواحدي في أسباب النزول ص271
- القرطبي في ج14 ص233 من تفسيره الجامع لأحكام القرآن
  - إبن العربي المالكي في كتاب أحكام القرآن ج1 ص184
  - الفخر الرازي في تفسيره ج7 ص 391، ج25 ص 226

- تفسير النيسابوري ج22 ص30

- تفسير روح المعاني للألوسي ج22 ص72

- إبن كثير في تفسيره ج3 ص506

- تفسير الطبري ج22 ص27

- الحاكم في المستدرك ج3 ص148

- البخاري في صحيحه ج6 ص12

- الإمام الشافعي في مسنده ج2 ص97

- إبن حجر في الصواعق ص144.

## 

من آيات الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه فاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ.

#### نص الآية المباركة

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رِجَالا نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ . بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ تَعْلَمُونَ . بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ . بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ . يَعْلَمُونَ ﴾ سورة النحل: 43-44.

#### ما نفهمه من الآية المباركة

ما نفهمه من الآية الأولى، الآية 43:

إننا لم نرسل من قبلك من الأنبياء والمرسلين الشكل إلا رجالاً، من جنس الرجال وبلغوا مبلغ الرجال، وكنا نوحي إليهم نتعهدهم بالوحي في التعليم.

﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ يصبح الخطاب مع المخاطبين كائناً من كانوا - ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ . بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ ﴾ إن كنتم لا تعلمون بالبينات، كل ما يبيّن لكم من أحكام وعقائد والذي هو في زبر الأولين ما كان أُنزل من قبل.

﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ ﴾ الآن الخطاب مع رسول اللهَ عَلَيْكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴿مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ اللَّكُورَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴿مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

فالمعنى العام هو أنه قد سبقك رجال من الأنبياء والمرسلين أوحينا إليهم، وأنت أنزلنا إليك الذكر، وسبب الإنزال إليك لكي تبيّن للناس - كأنه يقول: أن الذين يحتاجون إلى هذا هم الناس، أما أنت فمنقطع لله سبحانه وتعالى وعندك في وجودك كله العلم بهذا.

(نعم في القرآن ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنْ تَعْلَمُ ﴾ النساء:113 سابق لهذا الكلام؛ إنا أنزلنا إليك لتبيّن لهم، ما نزّل إليهم، هذه نقطة على الهامش.)

إذاً في هذا كله، وطيلة مسيرة الأنبياء على وهذه الرسالة الخاتمة، هناك أمر ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ﴾:

أولاً، هو موجه إلى الذين لا يعلمون بعلوم هذا الوحي، ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّينِ لا يعلمون بعلوم هذا الوحي، ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ اللَّهُ عُلِهُ اللَّهُ عُلَمُونَ ﴾،

ثانياً، وهذا الأمر موجه إليهم، ماذا يفعلون؟ ليقوموا بسؤال أهل الذكر.

#### ما الذِّكر؟ ومن أهله؟

الآن تنطلق أسئلة: ما هو الذكر، من هم أهل الذكر لكي نسألهم؟

#### السؤال الأول/ ما هو الذكر؟

ما عدا معنى ذكروه من الذكر التي سنأتي به في آخر الكلام، عموماً فإن للذكر في الدين معنى عام ومعنى خاص:

- المعنى العام هو كل يُذكّر بالله تعالى، وتفاصيل العلاقة به، كل ما يذكّر بالله تعالى، يعني حتى الذين يذكّرون بالله تعالى خارج عن الشريعة الإسلامية أو غير الإسلامية (الشرائع الساوية) - جميع ما يذكّر.

-والمعنى الخاص هو ما ذُكِر في القرآن، ما نزل في الذكر، الذي أنزل عليه عَلَيْهِ أَى القرآن.

فإذاً، هناك توجيه للمسلمين الذين لا يعلمون أن يسألوا أهل الذكر الإسلامي، بغض النظر عن أن هناك كلاماً مع أهل الكتاب أنظروا ماذا عندكم، فهذا لا شأن لنا به هنا، حيث أننا نتكلم عن هذا الإطار المسلم. هناك توجيه للمسلمين الذي لا يعلمون أن يسألوا أهل الذكر الإسلامي.

فالسؤال الأول: "من هم الذين لا يعلمون؟"

والسؤال الثاني: "من هم أهل الذكر الذي يتوجهون إليهم بالسؤال؟"

في جواب السؤال الأول، إن كل من لا يعلم ولو بنسبة 1 ٪ ينطبق عليه "لا يعلمون" ولو في شيء محدود من العلم، تقول هذا يعلم كذا وكذا.. إلى 99٪ لكنه

لا يعلم هذا الـ 1%، فهذا الشخص سيكون عليه في هذا المحدود من العلم مها صغر أن يسأل أهل الذكر، حتى هذا تنطبق عليه. إذاً نستطيع القول أن الذين لا يعلمون، المأمورين بالسؤال، هم جميع الناس إلا قليلاً.

## السؤال الثاني / تشخيص المصاديق - من هُم أهل الذّكر

من هم أهل الذكر الذين يتوجه إليه بالسؤال؟

تكفي رواية ابن كثير (في تفسيره):

"وكذا قول أبي جعفر الباقر المُلَيِّةُ: ((نَحْنُ أَهْلُ اللَّدِير))"، يـورد روايـة عـن الإمام الباقر المُلَيِّةُ يقول فيها نحن أهل الذكر.

للاختصار نقول: نعم هم أهل الذكر، فنبحث هل هناك اعتراض على هذا؟

#### بدائل متعددة

ليس هناك اعتراض على هذا (سنورد ما فعله ابن كثير تعليقاً)، بل هناك وجوه ذكروها تشخيصاً لمن هم أهل الذكر، ولا نستطيع القول أن هذه الوجوه جاؤوا بها من أجل دفع الناس بعيداً عن أهل الذكر الذين نعتقد بهم وهم الأئمة على الله عن أهل الذكر الذين نعتقد بهم وهم الأئمة على الأيات، بدائل ممكنة.

#### ولنذكر ثمانية وجوه مما ذكروا:

الوجه الأول/ هم أهل التوراة، هناك من ذكروا أنهم من أهل التوارة، لأن دليلهم من القرآن هو: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ ﴾ الانبياء: 105 و ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ ﴾ فالزبور من بعد الذكر، ما قبل الذكر هو التوراة، فإذا اسألوا أهل الذكر، يعنى اسألوا أهل التوراة.

الوجه الثاني / هم أهل الكتاب، إسألوا أهل الكتاب الـذين يعرفون معـاني كتاب الله تعالى، فإنهم يعرفون أن الأنبياء على كلهم بشر، أي صار تحويل السـؤال إلى قضية واحدة وهي ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلا رِجَالاً ﴾ كأنها الآية كلها في هذه.

الوجه الثالث / هم أهل العلم بأخبار الماضي، فهناك ليس فقط الزبر، البيّنات أيضاً مما مضى.

الرابع / إسألوا من هم أهل الكتاب - هم اليهود والنصاري.

الخامس / ليس أهل الكتاب كلهم، ولكن سلوا مؤمني أهل الكتاب، ولا أعلم أن مؤمني أهل الكتاب ولا أعلم أن مؤمني أهل الكتاب سيكونون مؤمنين بكتبهم أو يقصدون المؤمنين بالإسلام منهم، أي بعد أن دخلوا الإسلام، فعندهم العلم فيستطيعون أن يثبتوا ما يقوله الإسلام.

السادس / قالوا أهل الذكر يعني أهل القرآن، يعني القرآن هو الـذكر. فقـ د جاء في القرآن أنـه ﴿ فِي الـذّكر ﴾ ص: 1، وجاءت ﴿ إِنْ هُـوَ إِلا ّ فِكُرُّ لِلْعَالَينَ ﴾ التكوير: 27 أيضاً.

وهناك قول سابع / أنهم أهل العلم، قالوا هذا يقارب الوجه السادس، أي أن أهل القرآن هم أهل العلم.

والوجه الثامن / إسألوا كل من يُذكر بعلم أو تحقيق، أي كل من عنده علم أنت تسأله، يعني هذا المعنى العام اسألوا أهل الذكر، سؤال الجاهل من العالم.

والوجهان السادس والسابع - "أهل القرآن" و "أهل العلم" - هما المعقولان من هذه الوجوه، لأن هذا يمتد إلى سائر الأسئلة التي يمكن للمسلم أن يسألها.

والمسلم يذهب إلى سؤال من عنده شيء من العلم في قضية ما، يجب طبعاً أن يكون هناك وثاقة في علميته، مصدريتها، درجتها، أي أن هناك معايير، لكن بالمجمل إذهب إلى سؤال أهل العلم. هذان بديلان ممكنان.

ولكن الوجه الآخر الممكن وهو ما يتوافق مع رواية الباقر الملك التي أوردها ابن كثير؛ فيها يأتي.

#### المصداق الأفضل

ولكن ما هو أفضل مصداق لهذه البدائل؟

فإذا قبلنا بهذه البدائل أو ببعضها فإن قول الباقر المُنْكُمُ ((نَحْنُ أَهْلُ اللَّهُ كُر))" ليس الوحيد ولكن يكون المصداق، أفضل مصداق.

ولكن في هذه الحالة ينطلق السؤال: هل هناك من توفروا على العلم بدرجة للمرافق في هذه الحالة ينطلق السؤال: هل هناك من توفروا على العلم بدرجة المرافقة أهل المرافقة أهل التوراة، عندهم 100٪ من العلم فلا يحتاجون أن يسألوا، فهل من هؤلاء من وصل إلى هذه الدرجة بحيث يكونون مصداقاً لأهل الذكر غير أئمة أهل البيت عليستكل، حسب ما زعم الباقر وهو لا يكذب؟ فمن هؤلاء؟

نحن لا نجد أن أحداً، من أكابر الصحابة نزولاً، قد ادّعي لنفسه ذلك، لم نجد أحداً قال أنا من أهل الذكر تعالوا اسألوني أنا عندي العلم 100٪.، كما لم نجد من ادّعي لهم ذلك، إذ لم نجد أحداً قال أن الصحابي الفلاني أو التابعي الفلاني أو التابعي الفلاني أو العالم الفلاني عنده العلم بدرجة 100٪ – لم يدّع ذلك أحد لنفسه ولا أحد لآخر مطلقاً. وحدهم أئمة أهل البيت الشكل من ادّعوا ذلك، إضافة إلى أنه ادّعاها لهم أصحابهم من شيعتهم، بدءاً من شيعتهم من الصحابة الكبار من شيعتهم، بدءاً من شيعتهم من الصحابة الكبار من شيعتهم من العلم 100٪، وهذا فارق مهم أنهم يدعون لأنفسهم ولا يوجد شخص يستطيع أن يقول أنهم يكذبون، ونحن أيضاً ندّعيها لهم.

#### شروط ما أنزل الله به من سلطان ا

عوداً إلى رواية ابن كثير وقول الإمام أبي جعفر الباقر الملكم ( أَنْحُنُ أَهْلُ اللهُ عُولَ)، كيف تعامل معها؟

هنا يأتي كيف يوسعون ويضيقون، عندما يقول الباقر ((نَحْنُ أَهْلُ اللَّكْرِ))، فإنه يوردها على أنها صحيحة، فإذا يصنع معها؟ إستمع إليه ماذا يقول:

"وعلماء أهل بيت الرسول عليهم السلام والرحمة من خير العلماء إذا كانوا على السنة المستقيمة كعلي وابن العباس والحسن والحسين ومحمد بن الحنفية وعلي بن الحسين زين العابدين وعلي بن عبدالله بن العباس وأبي جعفر الباقر وهو محمد بن علي بن الحسين، وجعفر ابنه وأمثالهم وأضرابهم وأشكالهم ممن هو متمسك بحبل الله المتين وصراطه المستقيم وعرف لكل ذي حق حقه ونزل كلاً المنزلة التي أعطاها الله ورسوله واجتمع إليه قلوب عباده المؤمنين".

إذاً هذه هي المشكلة – الصحابة الكبار ممن كانت لهم مشكلة مع أهل البيت علماً! ابن كثير يحدد لنا المعيار في علماء أهل البيت علماً يحدده هكذا:

-أنهم على السنة المستقيمة (فهو الذي يعرّف لهم السنة المستقيمة، ما هي!)

-واجتماع إليه قلوب عباده المؤمنين؛ هنا فيها غمز، لا أؤكد ذلك، ولكن يبدو فيها غمز لعلي الملكم وباقي الأئمة علي الألكمة علي الملكم وباقي الأئمة علي الملكمة علي الملكمة علي الألكمة علي الألكمة علي الملكمة عباده المؤمنين، أي خالفتهم قلوب عباد مؤمنين (ما شاء

#### الآية الكريمة وآيات الأمة المسلمة

أخيراً نربط هذه مع آيات الأمة المسلمة بمعنى الذكر.

قلت آنفاً بخصوص معنى الذكر ما هو، قالوا الذكر ليس ذكر الله تعالى أو العلوم ولكن الذكر هو النبي عَلَيْكُمْ وذلك لقوله تعالى ﴿أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ فِحْرًا . رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهِ مُبَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ الطلاق 11:10 ﴿أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ فِحُرًا . رَسُولاً ... ﴾، لو لم يقل يتلو كنا قلنا الرسول، الذكر (القرآن) هو الرسول، ولكنه قال ﴿رَسُولاً يَتْلُو ﴾ أي يقرأ الآيات المبينات، إذاً هو رسول الله هو محمد عَلَيْكُمْ فِحُرًا ﴾ هنا يقول ﴿أَنْزَلَ اللهُ إلَيْكُمْ فِحُرًا ﴾ ولكنه في الملأ الأعلى وأنزله رحمة بالناس.

المهم في القضية أنه سمّاه الذكر، فقال المفسرون قالوا أن الذكر هو الرسول، إذاً وفاسألُوا أهل الذّكر واسألوا أهل هذا الرسول الشيارة المبعا هؤلاء من يتوفر عندهم العلوم كلها، قلنا أنهم لا يسألون هم، ولكن يُسألون عن العلوم، وهولاء ما توفروا على العلوم إلا من تعليم النبي الشيارة الشيارة وما وجدنا الوجوب على اتباعهم وطاعتهم إلا بأمر من النبي النبي الشيارة الله المرمن النبي النبي المرمن النبي النبي المرمن المرمن النبي المرمن المرمن النبي المرمن المرمن المرمن المرمن المرمن المرمن النبي المرمن ال

بعبارة أخرى، ﴿ يُعَلِّمُهُم الكتابَ والجِكمَةَ ويُزَكِّيهِم ﴾ البقرة:129 إلى الناس كما هي في ﴿ ومِنْ ذُرِّيَتنا أُمَّةً مُسلِمَة ﴾ البقرة:128 وردت في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه هو لاء فقط هم الذين توفروا على العلوم كلها والنبي عَلَيْكُ قال اذهبوا إليهم فاسألوهم. وهذا قول الباقر العليم في الرواية التي أخرجها ابن كثير في أعلاه.

وهو قوله الله عندما سئل "إن من عندنا يزعمون أن قول الله عز وجل: هنا الله عند الله عند وجل: هنا الله عند الله ع

ومثله قول الصادق عليه (الكافي، ج1، ص10، رواية 2).

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري
- تفسير ابن كثير
- تفسير القرطبي
- الكافي، ج1 باب "إن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤ الهم هم الأئمة عليهم السؤال".

## 

من الآيات التي يتبادر إلى الـذهن فيها العلاقة بالأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل المنتقبة الأئمة على الناس، الشهداء على الناس، هي هذه الآية المباركة.

#### يقول تعالى:

﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَكَا يَبُهُمْ وَكَا بَهُمْ وَكَا يَكُو كَتَابَهُ مِيمِينِهِ فَأُولِئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً . وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الاخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ الإسراء: 71-72.

#### الرابط بين الآيتين الكريمتين

موضع البحث هو ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾، إلا أن هناك ملاحظة في الآية الثانية هي نفسها في الآية 71.

الآية تقول: ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾، الكلام عن يـوم القيامـة، إذاً سيكون دعوة لكل أناس، لكل مجموعة، كل جماعة، بإمامهم، الذي هو – بالتأكيـد – في موضوع ما هو الامام؟

ثم يقول: ﴿ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾، بعد ذلك يجري الحساب كيف فعل؟ أوتي كتابه بيمينه، ﴿ يَقُرُءُونَ كِتَابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾، يقرأون الكتاب بها قاموا به من الحسنات ولا يظلمون شيئا بسيطاً.

ثم يردف أنه ﴿ مَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى ﴾ - لعل الرابط بالآية الاولى - أنه من كان في هذه الدنيا أعمى ﴿ فَهُو فِي الاخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾. عندما يُدعى هؤلاء الناس الى إمامهم - بغض النظر عن التفسير ما معنى الإمام - فسيكونون فريقين، كل إنسان هناك له احتهالان: أن يقرأ كتابه بيمينه، فيكون من الناجين، أو يكون ممن في الآخرة هو أعمى وأضل سبيلاً، فيذهب الى سبيل الخسران.

وهذه نتيجة لأي شيء؟ في المقدمة أنه في هذه الدنيا كان أعمى ، ولا شك في أن المقصود من "أعمى" ليس كفيف البصر ولكن كفيف البصيرة، أعمى البصيرة، الذي سار في الطريق المنحرف.

هذا هو المعنى الذي يُفهم من الآيتين بهذا الشكل السريع..

#### روايات تفسيريت

إن ما ورد من المعاني في ذلك من طرق أهل البيت المسلط (ولا يأتينا خبر من أحد أئمة الهدى على الله ونعلم أنه من رسول الله المسلط الله المسلط الله على المسلط الله على المسلط الله المسلط الله المسلط المسل

الرسول عَلَيْكُ فَم عَلَيْكُ ﴿ وَيُزَكِّيهِم ﴾ البقرة: 129 إلى الناس (بعد تعليمهم الكتاب و الحكمة التي نجدها في رواياتهم على ).

(هذه الروايات – ما عدا رواية مشتركة، هي من ضمن روايات عديدة عن طرق أهل البيت علي وليس عن طرق الكتب الأخرى كها المعتاد في هذه الحلقات عندما نأتي بالتفسير من تفسير السعدي أو الطبري أو البغوي أو الثعلبي أو ابن كثير – نأتي من هذا ليس لعدم وجود روايات في تلك التفاسير، فهي موجودة، ولكن للإشارة الى أن حديث أهل البيت علي مقدم أصلاً على غيرهم، ولكن في مقام التحاجج نأتي بأحاديث الآخرين.)

من ذلك قول الباقر المليم.

((يُجِيءُ رسولُ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ أَن اللهِ بإمامِهِم)) والحُسَينُ في قَومِهِ وكُلُّ مَنْ ماتَ بينَ ظَهرانِي إمامٍ جاءَ معَهُ، كُلُّ أُن اللهِ بإمامِهِم)) (تفسير العياشي ج2، ص302، رواية 114).

إذاً ((كُلُّ أُناسِ)) بتحديد الزمان، إمام بدأ من سنة كذا إلى سنة كذا، جميع الذين عاصروه فعاصروا إمامته هؤلاء هم الناس المقصودون، هؤلاء الذي سيُدعون - هؤلاء الناس المقصودون الذين سيُدعون مع هذا الإمام.

وقول الإمام الصادق عليه:

((ألا تَحْمِدُونَ الله؟ إنَّهُ إذا كانَ يومُ القيامةِ فدعا كلُّ قَومٍ إلى مَنْ يتولَّونَهُ، ودَعانا إلى رَسولِ اللهَ عَلَيْكُ، وفَزِعتُم إلَينا، فإلى أينَ تَرَونَ يُذَهَبُ بكُم، إلى الجُنَّةِ وَرَبِّ الكَعبَة! – قالها ثلاثاً)) (تفسير مجمع البيان ج6، ص275).

هذا معناه أن النبي عَلَيْكُ هو الإمام للأئمة من أهل بيته على المام يكونون على الله على المام الأئمة لمن يأتم بهم، لأن رسول الله على إلى أنه هو الإمام باعتبار أن النبي والرسول من الصفة الأولى فيه بالتأكيد، وإلا لا يطلق عليه الإمام باعتبار أن النبي والرسول من الصفة الأولى فيه والإمام تحصيل حاصل كونه على المرسول. ولكن هذا ليس بالضرورة، لأننا نعلم أن إبراهيم المربي كان نبياً ورسولاً ثم صار إماماً من الكبار؛ هناك أنبياء على يتبعون غيرهم، لوط المبي آمن بإبراهيم المبي ولكن الذي هو من نوع تحصيل الحاصل أنت تعيش في زمان وفي معية نبي أنت الذي تتبعه وتطيعه فيكون المبياري إماماً عليك.

وفي رواية أيضاً قول الإمام الرضاعلية.

((يُدعى كُلُّ أُناسٍ بإمامٍ زَمانِهِم وكِتابِ رَبِّهِم وسُنَّةِ نَبيِّهِم)).

وهذا مروي عن غير طريق أهل البيت على الله الله عن غير طريق أهل البيت على الله عن الله عن الله عن الله على الله ع

((يُدعى كُلُّ أُناسِ بإمام زَمانِهِم وكِتابِ رَبِّهِم وسُنَّةِ نَبيِّهِم)).

وهذا هو القول الذي اختاره الطبري من الأقوال (سنذكر البدائل أدناه)، مع السبب في اختياره المعنى أنه الإمام الشخص الإمام البشر، قال: "وأولى هذه الأقوال عندنا بالصواب قول من قال معنى ذلك يوم ندعوا كل أناس بإمامهم الذي كانوا يقتدون به ويأتمون به في الدنيا، لأنه" – يقول الطبري: "لأن الأغلب من استعمال العرب الإمام في ما ائتُمَّ واقتدي به، وتوجيه معاني كلام الله إلى الأشهر أولى ما لم تثبت حجة لخلافه يجب التسليم لها".

يقول نحن لا يجوز أن نتكلّف، كلام الله تعالى نزل باللغة العربية، المعنى كان هذا الذي يستخدمه العرب في ما نزل فيهم، فلا يجوز أن نذهب إلى غيره إلا بدليل.

هذا وقد روى القرطبي في تفسيره رواية عن علي عليه: ((بإمام عصرهم)).

كما روى عن النبي المحافية ((كل يدعى بإمام زمانهم وكتاب ربهم وسنة نبيهم فيقول هاتوا متبعي إبراهيم هاتوا متبعي موسى هاتوا متبعي عيسى هاتوا متبعي عمد – عليهم أفضل الصلوات والسلام – فيقوم أهل الحق فيأخذون كتابهم بأيانهم ، ويقول : هاتوا متبعي الشيطان هاتوا متبعي رؤساء الضلالة إمام هدى وإمام ضلالة)).

#### بدائل أخرى في التفسير

جاؤوا ببدائل مختلفة، بوجوه ثلاثة، لعلها هي التي تلخص ما في التفاسير.

الوجه الأول/ أن الإمام ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ هـو نبيهم، أي يأت أي رسول علا فيقال هذا رسولك - أي من كان يقتدي به في الدنيا ويأتم به.

هذا صحيح، ولكن بعد النبي من الأنبياء على ماذا يحصل؟ بعد أن يتوفى، في زمان الفترة بين النبي والنبي الذي يليه، كيف يكون؟ من هو الإمام الذي يقتدى به؟ ثم إن كان نبي في منطقة ما، ماذا عن المناطق الأخرى التي لم تسمع به أصلاً؟

وأما الوجه الثاني / فقالوا يُدعَون بكتب أعمالهم التي عملوها في الدنيا. وهذا بالتأكيد غير صحيح لأن كتب الأعمال تسجل ما فعل، النتيجة لما فعلوا، أما يدعوهم بإمامهم، الإمام هو الطريق الذي قادهم اتباعُه إلى هذه الأفعال. أي: إِتَّبَعُوا هذا الإمام أولاً فأدى ذلك إلى ما فعلوه، فالكتاب يكون كتاب الأفعال ثم بعد ذلك يدعو إلى إمامهم، فالإمام ليس هو كتاب الأفعال التي سجلت النتيجة.

والوجه الثالث / هو يوم ندعوا كل أناس بكتابهم الذي أنزلتُ عليهم فيه أمري ونهيي. وهذا أيضاً غير صحيح لوحده، لأن الكتاب يحتاج إلى مبيّن، والمبين هو النبي وبعده الإمام.

#### إذاً: الرواية الجامعة

الرواية الجامعة من مصادر الفريقين تقول أنهم يُدعَون إلى سنّة نبيهم والكتاب الذي نزل وإمامهم. هذه الرواية ممكنة لأنه مع الكتاب ومع السنة لا بد من الإمام الذي يهديك إليها، فكلُّ يدّعي وصلاً بليلي، ولكن من قال أن هذه هي السنة الصحيحة؟ إذاً لا بد من وجود علم هدى من البشر.

#### الآيتان الكريمتان وآيات الأمت المسلمت

وأخيراً الربط مع آيات الأمة المسلمة.

إن الجزء من النص ﴿ يُوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ يتعلق بالإمامة التي هي من أظهر الأمور في الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه فإنها دعوة من إبراهيم للتي الإمام على الناس عندما كان وإسماعيل للتي يرفعان القواعد في البيت العتيق الذي سيكون هو القبلة للناس، ويدعو إلى هؤلاء الناس الذين سيكونون في المستوى الأعلى من الإسلام، وبالتالي إن لم يكن هؤلاء هم الذين يؤتم بهم، فمن؟

ثم هي دعوة من إبراهيم الله الذي جعله الله إماماً **قالَ إنّي جاعِلُكَ للنّاسِ** إماماً الله إماماً الله على ذلك المستوى الإسلام في الطاعة لله على ذلك المستوى هو الذي سيجعله الله تعالى إماماً من بعد إبراهيم المله الله تعالى إماماً من بعد إبراهيم المله الله الله تعالى إماماً عن المله الله تعالى إماماً عن الله تعالى الله الله تعالى إماماً عن الله تعالى الله الله تعالى الله الله تعالى إماماً عن الله تعالى الله الله تعالى إماماً عن الله تعالى الله الله تعالى الله ت

كما أن تزكيتهم من الرسول المسلمة أبعد تعليمهم الكتاب والحكمة، بمعنى ويزكيهم إلى الناس، كي يتبعهم الناس أي يتخذونهم أئمة. فالإمام عليه هو الشاهد



على أهل زمانه هو ، زمانه هو بطبيعة الحال، لا يشهد على زمان ثان، فكيف يكون شاهداً ما لم يُدع أهلُ زمانه كي يشهد عليهم؟ أي: في الآخرة على من يشهد إذاً؟

يشهد على أهل زمانه اتبعوه أم لم يتبعوه؟

في الأصل اتبعوه أم اتبعوا غيره؟

ثم كيف اتبعوه، بأى درجة؟

إذاً الناس في زمانه يُدعون حسب إمام زمانهم لينظر عليم كيف صنعوا.

نسأل الله أن ننجح في هذا ولا نكون مصداقاً للآية التالية التي قرأناها:

﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الاخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾.

#### بعض مصادر البحث

فيها يلى ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير العياشي
- تفسير الطبري
- تفسير القرطبي
- تفسير مجمع البيان.

## الفصل الثالث والثلاثون آيتا التصدق عند النجوي

من آيات الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على التصدّق عند النّجوى، أي عند الحديث الخاص مع الرسول عَلَيْقَكُ أَ.

يقول تعالى في سورة المجادلة الآية 12 ثم الآية 13 (لأن هناك تفريقاً):

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ . أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ المجادلة: 12 - 13.

#### الحادثة في الآيتين

هاتان الآيتان عجيبتان! فإن أولاهما تخبر بنزول أمر تشريعي أن الصحابي (حيث نزلت في الصحابة ثم رفعت فلم تمتد إلى ما بعد العصر النبوي) إذا أراد أن يتكلم مع النبي عَلَيْ الفراد فإن عليه أن يقدم صدقة (طبعاً هذه كانت واحدة من الطرق في نزول تلك الآية للمساعدة على الصدقة، والنبي عَلَيْ الله المنافية والمعدمين من المسلمين)...

# ثم تأتي الآية الثانية فتخبر وتقول أن الأمر رُفع، والسبب لأن هناك فشلاً، الفشل في تقديم الصدقة عند المناجاة!

توقفوا عن سؤال النبي النبي النبي العدم قدرتهم، بدليل أنه يقول والمنفقة من أن تخسروا المال من هذا الفعل الذي وكأنه حمل ثقيل عليكم؟! أيضاً بدليل أن الآية الأولى التي توجب تقديم الصدقة قالت: ﴿فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ الله خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾، ما يعني أنها فقط للمقتدرين مالياً (ولو بشيء بسيط، فينبغي القول أنها لغير المعدمين)، فالذي لا يجد لا عتاب عليه فيما لو لم ينفق – المقتدرون فقط يعاتبون، وهؤلاء المقتدرون كان عندهم ولكنهم بخلوا.

والعجيب أن الآية الأولى تحضهم حضاً شديداً ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ خيرٌ وأطهر، مع ذلك لم يستجيبوا!

كيف نجد البيان في السيرة، نجده في العجب من أن هذه الآية الثانية تقول أنهم فشلوا؛ فهل فشلوا جميعاً؟

كلا. نجد أن الروايات التفسيرية تقول أن الذي عمل بهذه الآية كان واحداً فرداً وهو على بن أبي طالب عليه .. فقد أورد ابن جرير صاحب التفسير رواية عن على المناسم قال:

((في كتابِ اللهِ عَزَّ وجَلَّ آيةٌ ما عَمِلَ بها أحدٌ قَبلي ولا يعملُ بها أحدٌ بَعدي)) ثم تلا الآية، قال: ((فُرِضَت ثم نُسِخَت)) يعني نُسِخ وجوبها.

كما ذكر الزمخشري تأكيد ابن عمر عندما ذكر ثلاثة لعلي المليكي، أن هذه الثلاثة تكفي في منزلته الفريدة، الثلاثة التي ذكرها: تزويجه فاطمة عَلَمُ أَنَّهُ وإعطاؤه الراية يوم خيبر، وآية النجوى.

هذه القضية ذكرتها عدة مصادر دليلاً على أنه تفرّد بها. وذكرها الواحدي (في كتابه المهم جداً "أسبابُ النُّزول") أن علياً المنسمر على هذا الحال حتى نفد الدينار، فنسخت الآية ﴿أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا﴾ يعني أشفقتم إلا علي المليساً.

#### محاولات رفع التهمت

الآن، هل هناك من اعترض على هذا؟ لم يعترضوا ولكنهم حاولوا رفع التهمة عن هذا الفشل العجيب الملفت للنظر من الصحابة المقتدرين وليس الجميع؛ فهاذا فعلوا؟ نذكر واحدة مما قالوه ولكم الحكم عليها وعلى غيرها:

قالوا أن الآية تؤلم قلب الفقير الذي لا يجد فبالتالي سيكون صعباً عليه، ف الله تعالى رفع الحكم! فلكم أن تنظروا إلى عدم تحرّجهم من أن يوصلوا التهمة حتى إلى الله تعالى، كما اتهموا رسول الله عَلَيْ الله عندهم من أجل الثلاثة الأربعة الخمسة من الكبار، هنا وصلت التهمة إلى الله سبحانه وتعالى!

أولاً الله تعالى يقول ﴿ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾، الله تعالى لم يطلب من اللقت درين بالطلب الوجوبي، لم يقل من الذي لم يكن عنده، أصلاً لم يطلب من المقت درين بالطلب الوجوبي، لم يقل يجب أن تذهبوا وتتصدقوا إذا ناجيتم فقدموا صدقة والذي لا يستطيع يرفع الله عنه ذلك.

أما في أن الله تعالى كان جاهلاً بأن هذه الآية سوف تؤلم قلب الفقير على فرض أنها تؤلم، هي لا تؤلم لأنه لم يوجبها عليهم، الآية تؤلم قلب الفقير؟ وبعد أسبوع أو عشرة أيام تنبه الله تعالى إلى ذلك؟!

إنه لمن المعيب جداً (إن لم نقل من شعب النفاق الواضح) أن يصل الأمر إلى هذا الحد – من أجل رفع التهمة عن اثنين أو أكثر مهما بلغوا ولو كانوا ما كانوا في المنزلة عند هؤلاء المفسرين، فنحن لا نقبل أن يتهم الله تعالى لأجل رسول الله عند هؤلاء المفسرين، فنحن لا نقبل أن يتهم الله تعالى لأجل رسول الله عند فهل يُعقل هذا؟

#### الآيتان الكريمتان وآيات الأمت المسلمت

الآن إذا أردنا أن نربط هاتين الآيتين المباركتين مع آيات الأمة المسلمة، فربها لا يبدو أن هناك ربطاً مباشراً، ولكنه في الحقيقة من أجمل ما يمكن... وفي القرآن كثير من هذا.

نحن هنا نسأل: لو قلنا أن في المدينة كان هناك ألف صحابي (وقد كانوا أكثر بعدة أضعاف)، وأن المقتدرين منهم كانوا 10٪، أي مائة منهم يستطيعون تقديم الصدقة – وجدنا أن علياً علياً كان يقدم درهماً درهماً من الدينار حتى نفد، فها كان عنده الكثير أصلاً. من هؤلاء المائة يأتي مرة يضع درهماً أو نصف الدرهم، من هؤلاء المائة فقط جاء علي المنابلاً، تسعة وتسعون صحابياً لم يعملوا بها طيلة هذه الأيام؟! توقفت أسئلتهم وحاجاتهم؟! لم يكونوا محتاجين لمعرفة مسألة شرعية كيف يحكم الإسلام بها؟!

طيب، لو فرضنا أن هذا حصل فعلاً، أما كان التشجيع الإلهي ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ أَطْهَرُ ﴾ كافياً لدفعهم إلى المبادرة بمناجاة النبي عَلَيْكُ أَين هم الميسورون من الصحابة؟ بل أين الذين كانوا يحفرون الآبار ويجهزون الجيوش ويعتقون العبيد من الذين سمعنا عنهم مراراً؟! هل هذا الإحجام عن دفع صدقة بسيطة وأنت في لذيذ المناجاة مع رسول الله عَلَيْكُ هل هذا يتوافق مع من قالوا أنهم يعتقون العبيد وأنهم فعلوا ؟! لكم الحكم.

السؤال الثانى: بها أن الله تعالى، بها هو بالقطع واليقين من عقيدة المسلم، أنه يعلم ما سيكون فإنه يعلم أنه سينزل الآية رقم 12 التي توجب دفع الصدقة عند المناجاة ويعلم أنه بعد بضعة أيام سيرفع هذا الحكم لأنه يعلم أنهم لن يدفعوا فلهاذا أنزلها؟ إذاً، لم تكن الغاية من إنزال تلك الآية هو لجمع الصدقات من أجل أن يتقوى بها النبي عَلَيْ الله على مساعدة المعدمين من المسلمين، لأن أي خطة التصادية لا تستمر أكثر من أسبوع أو عشرة أيام لا تنفع شيئاً. أفلا نقول، بالتالي، أن الهدف الوحيد من هاتين الآيتين هو لإبراز علي المنيم عن الصحابة جميعاً لاسيا المقتدرين الكبار؟

السؤال الثالث: وهو مهم قوله تعالى في الآية الثانية، بعد أن يدين موقفهم والشؤات الشؤات المنافع المناب المنافع المنافع

وإلا ما معنى ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾؟ هو يتحدث مع الصحابة، ﴿أَقِيمُوا اللهَ وَاللهُ عَنِي يفترض الصَّلاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ ﴾ هذه قضايا بديهيات، قوموا بذلك وأطيعوا الله، يعني يفترض أن يطيعوا الله ورسوله عَلَيْ الله ورسوله عَلَيْ الله ورسوله عَلَيْ الله وكذا وكذا؛ إذا لا بد أن التركيز هنا على قضية معينة، الأمر بالطاعة، خصوصاً بالتحذير المبطن في آخرها بعد الأمر بالطاعة ﴿وَاللهُ خَبِيرٌ بِكَ اللهُ عَمْلُونَ ﴾ – ألا يحق لنا أن نتساء ل، هل هذا هو احتمال معتد به على الأقبل إن لم يكن هو الوحيد؟

هـذا التفرّد العلوي ينبئك بحال الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه مقارنة بغيرهم، وينبئك بنوعية إسلامهم حيث أن هذه الأمة عليه تبادر، على الرغم من ضعف ظروفها المالية كما كان حال علي عليه تبادر إلى طاعة الله ورسوله عليه الرغم من ضعف الآخرون.

هذه البحوث، هي هذه النوعية إسلام هذه الأمة المسلمة، هذه النوعية التي كما قلنا مراراً في هذه البحوث، هي هذه النوعية على هذا المستوى من الإسلام الذي طلبه إبراهيم وإسماعيل عليه إذا قالا (ربّنا واجعَلْنا مُسلمَينِ لَك البقرة: 128، وهما في القمة أصلاً من الإسلام، أرادا النوعية الأعلى في الإسلام التي طلباها بعد ذلك مباشرة في دعائهما للذرية المسلمة.

## بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري ج 28 ص 15
- أسباب النزول للواحدي ص308
- سنن الترمذي ج2 ص227 في أبواب تفسير القرآن
  - النسائي في الخصائص ص39
    - كنز العمال ج1 ص268.

# الفصل الرابع والثلاثون آین ﴿ویتلوه شاهد منه﴾

من آيات القرآن المتعلقة بالأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه الأبعاث، هذه الآية المباركة:

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الاحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْ إِنَّهُ الْحَقُ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ هود: 17.

## "يشهد" و "يتلو"

موضوع الشاهد أو موضوع البحث في الآية هو ﴿أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتُلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾، وذلك لأن الشهادة متعلقة بموضوع الأمة المسلمة التي قلنا أن فا مقام الشهادة و شكونوا شُهداء فا مقام الشهادة و شكونوا شهداء على النّاسِ ويكُونَ الرّسولُ عَليكُم شَهيداً ﴾ البقرة: 143، سمّاكم ذرّية إبراهيم الليّا، كما ذكرنا في أول البحوث. فالشهادة هي من مقامات الأمة المسلمة التي من ذرية إبراهيم وإسماعيل المُنْهُ الأمة المسلمة التي شخصناها بأنها الأئمة من آل محمد عَلَيْهُ اللهُ من الله عنه المنافقة التي شخصناها بأنها الأئمة من آل محمد عَلَيْهِ الله الله المنافقة التي شخصناها بأنها الأئمة من آل محمد عَلَيْهِ الله الله الله الله المنافقة التي شخصناها بأنها المنافقة من آل محمد عَلَيْهِ الله المنافقة التي شخصناها بأنها المنافقة من آل محمد عَلَيْهِ الله المنافقة التي الله المنافقة التي المنافقة التي الله المنافقة التي المنافقة التي شخصناها بأنها المنافقة النها المنافقة التي المنافقة المنافقة النافقة المنافقة التي المنافقة التي المنافقة التي المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة التي المنافقة المنافقة

فالمعنى الظاهر كالآتي:

- ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ إجماع على أنه رسول الله عَلَيْهِ أَمْ الله عَلَيْهِ وَمَنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً الخَقُ مِنْ رَبِّكَ ﴾؛ الكلام كله لرسول الله عَلَيْهُ الْحَقَّ مِنْ رَبِّكَ ﴾؛ الكلام كله لرسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ مِنْ رَبِّهِ ﴾ وهو يعلم ﴿ مَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ والله عَلَيْ بذلك، وهو يعلم ذلك، نزّله على قلبك – رسول الله عَلَيْ الله عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾. فالقضية مرتبطة بوجوده كله، فهو الذي ﴿ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾.

- ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾، يتلوه بمعنى التلاوة أو بمعنى الاتباع؟ شاهد، أو شيءٌ، أو شخصٌ منه، يُنمى إليه، له علاقة به، هذا المعنى الظاهر.

فالمعنى الذي مما أخرجه الطبري في تفسيره ما نذهب إليه والذي هو موجود في روايات أهل البيت علاميلا:

قال على على الله و الآيتان) و الآيتان) قال على الله و الآية والآيتان) فقال رجل: فأي شيء نزل فيك؟ قال على أما تقرأ الآية التي نزلت في هود: في الله و الآيتُلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ .

(ملاحظة على الهامش: هذه الرواية فيها تحجيم كبير لدور علي الله أن فكأنها هي الآية الوحيدة النازلة فيه، زائداً أن غيره أيضاً نزلت فيه الآية والآيتان، وهذا ما

نعلم بطلانه بإجماع المحدثين والمفسرين وأهل السير والأخبار أنه لم يأت بالأخبار الخسان مثلها جاء في على المنتشرة وفي القرآن كذلك، وهذه البحوث الأمة المسلمة تكفى في هذا.)

موضع الشاهد هو أن علياً علياً نفسه يخبرنا أن الآية نازلة فيه، أنه هو الشاهد من الرسول عَلَيْقَكُمْ.

#### والاعتراضات اللازمة!

فالاعتراضات على فهمنا للآية المباركة (والتي أسميها اعتراضات لأن الجهد في دفع الآية عن على المتللم واضح فيها وفي غيرها مما قدمناه في هذه البحوث)، أو لنقل ما جاؤوا به من بدائل كالآتي:

- أول وجه آخر جاؤوا به أن الشاهد منه هو لسانه عَلَيْكُ أَي أن اللسان هو الله عَلَيْكُ أَي أن اللسان هو الذي يتلو ما يقول عَلَيْكُ أَن وهذه أتركها لكم لأني لا أجد تعليقاً لائقاً بحقها، ماذا يعني أن اللسان هو الشاهد عليه؟! شاهد منه؟ يتلوه، يتلو ماذا؟! الكلام عن الرسول عَلَيْكُ أَن اللسان هو الشاهد عليه؟!

-البديل أو الوجه الآخر أنه هو محمداً عَلَيْكُا أي أنه هو الشاهد من الله، ولكن هذه تجعل الذي على بيّنة من ربه هو الله نفسه! لأنه هو يتلوه شاهد منه، يتلو



-الوجه الثالث أن الشاهد هو جبريل المليس ، أي أن النبي عَلَيْ هو على بينة من ربه وجبريل المليس شاهد منه ، يتلو على محمد على أليس ما بعث به ، هذا معناه أن جبريل المليس شاهد على ما تلاه هو على النبي عَلَيْ الله أن فكيف يقوم بالشهادة؟! كيف يقوم جبريل بالشهادة للناس؟ يظهر لهم بأي صورة؟ ثم كيف أن جبريل المليس شاهد من النبي عَلَيْ الله الله الله الما من النبي عَلَيْ الله الله الما المناها والآخر بشر؟! ما معناها؟ هذه هي الأخرى لكم!

-الوجه الرابع أن الشاهد هو ملك يحفظه، أي أن النبي عَلَيْكُ معه ملك يحفظه من الشرور من الآفات، مما يمكن أن يقع على البشر، ما يعني أن معنى شاهد هو حافظ! وهذه أيضاً أتركها لكم!

-الوجه الخامس هو ما قاله علي بن أبي طالب عليه وهي الرواية التي ذكرناها ... أعلاه.

ولكن حتى هذه الرواية التي قلت أنها تحجّم من موقعية على المُلَيّاً في القرآن، حتى هذه وجدوها صعبة على أنفسهم، فهاذا فعلوا؟

فعلوا ما فعلوه مراراً: يأتون برواية عن أحد أولاد علي الملكم ، أو عن أحد صحابة رسول الله الموافقة من شيعته ، عار أو غيره موافقة ، أو يأتون برواية حتى عن على الملكم نفسه ، ليضربوا هذه الرواية ، لتقع الشبهة فيها ، ليقع التعارض ، ليقع التساقط ، فتضعف الرواية الأولى .

مع هذه الآية المباركة، رووا حديثاً عن ولده محمد بن الحنفية و الله يا بني ..."،
"قلت لأبي، يا أبت أنت التالي في ﴿وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾؟ قال لا والله يا بني ..."،
يقسم بالله (!)، "وددت لو أنني كنت أنا هو، ولكنه لسانه"! يعني حتى محمد بن
الحنفية فهمها ولكن أباه خيب ظنه (!)، وذهب إلى الوجه الأول أنه اللسان، وهو
الذي تركت التعليق عليه لأني والله لا أجد كيف أن علياء كبار بهذه العقلية
الضعيفة، ما معنى أن اللسان الذي يتلو به هو شاهد؟! كيف يشهد، هو يتلو
الآيات، فكيف يشهد عليه؟ كيف تكون التلاوة وهو الشاهد عليها، فيكون
الشاهد هو اللسان التالي له؟!

هؤلاء لا يهمهم أن يزروا بأنفسهم من أجل كتمان الحقيقة.

وهذا وقد أخرج بعض المفسرين هذه الرواية عن علي التليس بشكل يختلف. من ذلك قوله التليس (والله ما نَزلَتْ آيةٌ في كتابِ الله في لَيلٍ أو نَهارٍ إلا وقد عَلِمتُ في مَن ذلك قوله التليس (أي مواسي الحلاقة) إلا وقد أُنزلتْ عليهِ آيةٌ

من كِتابِ اللهِ تَسُوقُهُ إلى الجنبِ أو إلى النّار))، ثم قام رجل فساله عن الذي نزل فيه فتلا عليه الآية المباركة ثم قال الله الله عليه وآله على بَيّنة من من من كلمة "يتلو" أنها ربّه وأنا الشّاهِدُ لَهُ فِيهِ وأتلُوهُ مَعَه))، وفيها الجمع بين المعنيين من كلمة "يتلو" أنها الاتباع والتلاوة.

وهناك روايات أخرى تعضد هذه (راجع تفسير نور الثقلين للحويزي، ج2، ص344-344.)

## الآيت المباركة وآيات الأمة المسلمة

أخيراً، نربط هذه الآية المباركة المهمة مع آيات الأمة المسلمة، فنقول:

= طالما أن مقام الشهادة على الناس من ضمن مقامات الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل على فإنها أي الشهادة صفة أصيلة فيهم، يقومون بها كلما اقتضى الأمر. هنا ليست مثلما قلنا شهداء على الناس في الدنيا وفي الآخرة، يشهدون كيف صنعوا، هنا الشهادة في الدنيا على الرسالة الإسلامية.

= كما يمكن أن تكون الآتي: أن النبي عَلَيْ الله على بينة من ربه وعلي بن أبي طالب النبي عَلَيْ الله على النبي عَلَيْ الله على العصمة النسبية، الأقرب إلى النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ النبي عَلَيْ النبي عَلَيْ النبي عَلْ النبي عَلَيْ النبي عَلْ النبي عَلَيْ النبي عَلْ النبي عَلْ النبي عَلْمَ النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي عن المعنى ال

= كما يمكن أن تكون بمعنى العلاقة التي عقدها الله تعالى لهما مما جاء في دعاء إبراهيم وإسماعيل على المعنى العلاقة التي عقدها الله تعالى المعنى المعنى

الإثنين، وهذا الشاهد يأتي تالياً للنبي عَلَيْ الله الله الله الطاعة، يتبعه، أو يتلوه في الطاعة، يتبعه، أو يتلوه في الإمامة من بعده، سيأتي من بعده إماماً على الناس؛ أو الإثنتين معاً: يتلوه يتبعه في الطاعة لا يحيد عن ذلك مطلقاً، ثم يأتي من بعده هو الذي يصبح الإمام في الناس.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- تفسير الطبري (ومن يراجعه يجد أنه جاء بالوجوه المختلفة، ولكنه انتصر للرأي أن الشاهد هو "جبريل"، فقد أتى بـ 17 رواية فيه، وعلل ذلك أن الآية تقول بعد ذلك ﴿وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةٌ ﴾ ما يعني "الشاهد هو جبريل الذي يتلو القرآن ومن قبل القرآن تلا كتاب موسى عندما أنزل". ولأن هذا التقدير يجب أن يجعل كلمة "كتاب" منصوبة، لأنها معطوفة على "القرآن" الذي هو في التقدير الأصلي "جبريل الشاهد يتلو القرآن، ومن قبل ذلك تلا كتاب موسى"، بينها القراءة التي لا خلاف فيها هي رفع كتاب ﴿كِتَابُ مُوسَى ﴾ فإنه صار يتأول بتقدير آخر أنهم ابتدأوا الخبر عن مجيء كتاب موسى قبل القرآن...

وكل هذا جهد لا داعي له لأن المعنى لا يستقيم كما قدمنا من عدم إمكانية قيام جبريل بالشهادة على القرآن. وهذا مثال على تركز فكرة أو رأي في ذهن المفسر، وربما يجد نفسه

يحب هذا الوجه من التفسير أو ذاك، ثم يبذل الجهد من أجل توجيه ذلك الوجه حتى ولو خالف المنطق وخالف القراءة المتسالم عليها.)

- تفسير نور الثقلين للعروسي الحويزي.

# الفصل الخامس والثلاثون سورة الكوثر

من آيات كتاب الله العزيز التي تتعلق بالأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسهاعيل عليه في دعائهما العظيم عندما كان يبنيان البيت الحرام سورة كاملة وهي سورة الكوثر المباركة، أصغر سور القرآن. سورة صغيرة جداً في نصّها، كبيرة جداً في دفاعها عن النبي عَلَيْكُ حيث الإعجاز في الإخبار الإلهي المستغرق للزمان:

﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ . فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ . إِنَّ شَانِتَكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ الكوثر: 1 - 3.

## معاني المضردات

الكوثر هي الكثرة، "فَوْعَل كَوْثَر"، أي ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَر ﴾ أي الشي-ع الكثير.

﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾ ، لم يستخدم فصل إلى إله ك ؛ مما يجب أن نلتفت إليه هنا عندما نقرأ القرآن ، الفارق بين الإله والرب – فالإله تعالى قبل الخلق بمعزل عن الخلق ، لكن الرّبّ والربوبية ، الرّبّ من التربية ، المربّي والتربية هو ما يتعلق بفعل الله تعالى مع خلقه ، إذاً هنا العطاء .

﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾، ربك المنعم الذي أعطاك الشي- الكثير فصل له وانحر ؛ الصلاة هي الصلاة والنحر ﴿ انْحَرْ ﴾ هذا ما يفعله من يحتفل بالنعمة شكراً للنعمة فيذبح الأضحية أو العقيقة.

﴿ إِنَّ شَانِئَكَ ﴾، الشانئ هو المبغض، من الشنآن، ﴿ هُوَ الْأَبْتُرُ ﴾، الأبتر - بـترَ قطع، فالأبتر هو الأقطع أو المنقطع.

وهنا يقول ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ﴾، "لم يقل إن شانئك الأبتر"، لو قال إن شانئك الأبتر، شانئك الأبتر، شانئك الأبتر، لكن من الممكن أن تكون أنت أيضاً أبتر، فشانئك أبتر وأنت أبتر، لكن عندما قال ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ أي إن شانئك هو الأبتر وليس أنت.

## فالمعنى الكامل هو:

إنا أعطيناك الشيء الكثير فقم بالصلاة والنحر شكراً لله على هذه النعمة، وإن مبغضك هو المنقطع هو الأبتر.

فحتى بحساب الاحتمالات، يستطيع القارئ لهذه السورة المباركة أن يقول أن هذا الشيء الكثير الذي أعطى لرسول الله المنطقة لا بدوأن يكون له علاقة برميه أنه كان أبتر منقطعاً مقطوعاً، ليس مقطوع اليدين أو غيرها، إنها مقطوع الذريّة؛ إذاً:

هذا الكوثر هو الذي يرد على ذاك الذي يقول لك إنك أبتر بالقول إنه هو الأبتر وليس أنت، أي أنه هو من سيكون منقطع الذرية لا شأن لهم، وأنت الذي ستكون، على العكس من ذلك، لك الذرية الكوثر الكثيرة فلن تكون أبتر.

وهذا ما تؤيده الروايات المتضافرة كلها، دون أن تشذ واحدة.

منها عن يزيد بن رومان أحد الرواة قال:

"كان العاص بن الوائل السهمي (والد عمرو بن العاص)، إذا ذكر رسول الشَّمَانِينَ أَنَّ قَالَ: "دعوه فإنها هو رجل أبتر لا عقب له، لو هلك انقطع ذكره واسترحتم منه".

عقليته هكذا - هذا رجل ليس عنده أو لاد، النتيجة ينقطع ذكره، فأنزل الله تعالى في ذلك ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْثَرِ...﴾.

#### تحريف سائدا

الآن هل من اعترض على ذلك؟ نعم، هناك وجوه مختلفة جاء المفسرون بها، أن الكوثر هو القرآن أو الإسلام أو تخفيف الشريعة، أو الخير الكثير عموماً. ولكن الاعتقاد السائد هو أحد هذه الوجوه.

فهو ليس اعتراضاً على معنى الذرية المباركة (الأنهم لم يأتوا به!)، ولكنه الاعتقاد السائد في القول وفي التفسير أن الكوثر هو ليس الكثرة في العقب في

الذرية، إنها هو نهر في الجنة، كما قالوا أيضاً أن الكوثر هو الحوض في الجنة، ثم ليربطوا بينهما قالوا ان الكوثر هو نهر يصب في حوض الكوثر، وأن هناك القدحان وأن النبي عَلَيْقُكُم يسقى الناس.

صحيح، مما اتفق عليه المسلمون أن هناك حوض النبي عَلَيْقَالُهُ وها هم يجعلونه تفسيراً لهذه السورة المباركة.

ولكن ما علاقة هذا بالسورة؟

الفهم الواضح أن الله تعالى يقول أن العكس هو ما سيكون، عكس ما يرمونك به أنك أبتر سنعطيك الكثرة من الأولاد، وهؤلاء ينقطع عقبهم، هؤلاء الشانئون سينقطع عقبهم، وأن الشانئين سينقطع ذكرهم وأن وصف الأبتر سيكون لائقاً بهم وأنك على العكس لن تكون كذلك.

## والدليل على ما أقول هو:

طالما أن المقصود هو أبتر الولد فإن التعويض يجب أن يكون في الدنيا وليس في الآخرة، أي أن هؤلاء يقولون عنه أنه أبتر، يعوضه في الآخرة؟ في الآخرة لا توجد منافسة بينه عَلَيْقِ في أن هؤلاء الكفرة العاص بن وائل وغيرهم، فشانئوا النبي عَلَيْقِ في الآخرة، فشانئ النبي عَلَيْق أن أن تنعقد بينهم وبينه عَلَيْق منافسة في الآخرة، فشانئ النبي عَلَيْق أن في الدنيا ليخرسه جهنم، وبالتالي فإن التعويض ردّاً على هذا الشانئ ينبغي أن يكون في الدنيا ليخرسه

ويلطمه ويلقمه حجراً. فإذا كان التعويض هو الحوض في الآخرة فإن النبي عَلَيْقُكُ اللَّبْتِي عَلَيْقُكُ اللَّبْتِي اللَّهُ اللَّبْتُ اللَّهُ اللَّبْتَكُ هُوَ الأَبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّبْتَرُ اللَّهُ اللَّ

إذاً تفسير الكوثر أنه هو حوض الكوثر غير صحيح؛ فإن كان فه و مصداق ضعيف، والتفسير الصحيح الأصلي الذي لا خلل فيه هو أنه الذرية الكثيرة.

وحتى القول أن "الكوثر" تعني الخير الكثير - كما قد أورده بعض المفسر\_ين -، فإن الخير الكثير الذي هو ألصق بصفة الأبتر إنها هو الذرية المباركة.

وهي عنوا أنثى وهذا مهم، لأن الشانئ وحزبه كانوا يقولون ما عنده عقب، ما عنده غير بنت ليس لها قيمة بالنسبة لهم، فأولئك الجاهليون كانوا يئدون البنات ويخجلون منهن؛ وإذا بالقرآن ينزل ليقول أنه لا يضرّ ها عناها كونها أنثى أن يخرج منها الكثير الكثير من الذرية، هذا في الوقت الذي ستنقطع ذرية الشانئين – مع أن عندهم ذرية من الذكور – فلا يعود هناك من ينمى إليهم أصلاً.

وهذا الذي أشار إليه صاحب تفسير الميزان، بعد أن جاء بالوجوه المختلفة التي أوردها المفسرون – قال:

"والجملة لا تخلو من دلالة على أن ولد فاطمة عليها السلام ذريته صلى الله عليه وآله وسلم، وهذا في نفسه من ملاحم القرآن الكريم فقد كثر الله تعالى نسله بعده كثرة لا يعادلهم فيها أي نسل آخر مع ما نـزل عليهم من النوائب وأفنى جموعهم من المقاتل الذريعة".

### السورة المباركة وآيات الأمت المسلمة

وقد تحقق هذا وذاك على أرض الواقع، فإن الله تعالى قوله فصل وحكم ولا بد واقع. فإذا أردنا أن نربط هذا مع آيات الأمة المسلمة، فنحن نعتقد أن فاطمة الزهراء عني المراعين ألا وإن لم تكن من الأئمة بمعنى المصطلح الشرعي للإمام بوظيفته اليومية في الأمة في بيان الشريعة وحراسة الشريعة...

... حيث يمكن أن نوجز وظيفة الأئمة على أمرين، أو توجز وظائفهم في وظيفتين: بيان الشريعة وحراسة الشريعة من الانحراف...

فليست وظيفة الزهراء على الشكل الذي نعتقده في علي والحسنين والأئمة من ولد الحسين على الكنها حجة الله تعالى على العباد، حيث قد تحققت فيها جميع صفات الشهادة على الناس، ونحن ذكرنا أن من صفات ونتائج الأمة المسلمة أن ﴿لتَكُونُوا أَسُهَداءَ على النّاسِ ويكُونَ الرَّسُولُ عَلَيكُم شَهِداً اللّهِ قَدَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وعندما يقول إبراهيم وإسماعيل على البقرة: 129 بعد أن يطلبا الذرية التي وصلت الحرام وابعَثْ فيهم رَسولاً مِنهُم البقرة: 129 بعد أن يطلبا الذرية التي وصلت الدرجة الأعلى من التسليم لله تعالى ومِنْ ذُرِّيَتِنا أُمَّةً مُسلِمَةً لَك البقرة: 128، والرسول منهم، وهذه الذرية فاطمة من ضمن هذه الذرية وعلى التيليم من ضمن والدرية، ثم الأئمة من نسل على وفاطمة على الفرية على العباد وذلك:

من خلال منزلتها التي نعلمها من قول النبي المسلمة في الكثير، منها آية التطهير ومنها ما ذكرنا من آيات أخرى في البحث ومن خلال العديد مما جاء في الأحاديث الصحيحة باتفاق المسلمين وفي التفاسير؛

بعد ذلك من أين جاءت الكثرة في نسل الزهراء عَلَمُا ؟

جاءت من الفرعين الكريمين الحسن والحسين عليه وهذا طبعاً من الأمة المسلمة في البحث.

إذاً سورة الكوثر تخص بشكل خاص الزهراء عَلَيْكًا ، ثم ولدها الحسن عليه الذي كان أول مصداق للكثرة، ثم الحسين عليه الذي سيكون الفرع الثاني لهذه الكثرة، الكثرة ، الكثرة العددية من هذه الذرية، ناهيك أنه سيكون والد الأئمة التسعة

الآخرين على النَّالِين هم يزكيهم رسول اللهَ عَلَيْكُمُ إلى النَّاس بعد أن علَّمهم الكتاب والحكمة.

والحمدالله رب العالمين.

\*

#### بعض مصادر البحث

فيها يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

- أسباب النزول للواحدي ص307
  - تفسير القرطبي
- الميزان في تفسير القرآن للطباطبائي.

### خاتمت

## التأويلات الفاسدة تدعم موقفنا

قلت في المقدمة تحت "التلميح أقوى من التصريح أحياناً":

سيجد القارئ كيف أن الله عز وجل قد ضمّن كتابه العزيز موقعية أوليائه الطاهرين عليه العديد من الآيات المباركة، وبشكل جميل رائع معجز، ربها سيكون في بعضها أقوى من التصريح، الأمر الذي انتبه إليه مفسروا أهل الخلاف، أو بعضهم على الأقل، ولهذا ... جاؤوا بها لا يقبله العقل أو الذوق السليم...

وها نحن نشير إلى طرقهم "الكتهانية" مع مثال واحد لكل طريقة، مما ذكرته في الفصول المتعلقة بهذه الآيات المباركة.

\*

## الكتمان يمثل دليلاً، أو على الأقل قرينة

عندما يتم اعتهاد الكتهان – بطرقه المختلفة – نهجاً مركزياً مستمراً عند المفسرين المخالفين فإنه يصبح دليلاً قوياً على صحة ما يعتمده مفسرو مذهب أهل البيت عليلي وباحثوه؛ فإن لم يقبل القارئ بالدليل إلا باعتراف المفسر المخالف (!)، وهو مستحيل، فإن هذا المنهاج الكتهاني يعد قرينة قوية على صحة ما نقول.



# طريقة الكتمان 1: الإتيان بعدة وجوه من أجل تقزيم الوجه الصحيح مثال / آية مودة القربي - الشورى: 23

جاؤوا بخمسة وجوه إضافة إلى الوجه الصحيح الواضح من الآية والذي جاءت به الروايات من أن "القربي" المقصودين هم أهل البيت عليسكر.

فالوجه الأول هو تفسير إبن عباس وليس من النبي عَلَيْقُكُم أن النبي يقول لقريش صِلوا القرابة بيني وبينكم. أي منطق يقبل هذا وقريش لم تـؤمن بـه، فـأي معنى لطلبه منهم إعطاءه أجراً على شيء لم يأخذوه منه؟!

وأما الوجه الثاني فإنه خطاب للأنصار، وهذا لا معنى له لأن الأنصار كانوا يحبون النبي عَلَيْكُ حباً جمّاً لله، لا أنهم صاروا يحبونه كأجر طلبه منهم!

وأما الوجه الثالث أن المودة من النبي عَلَيْقُلْهُ لقريش، يدعوهم حباً جم! فهل كان عَلَيْ الله الله عنه الناس إلا حباً جم جميعاً وليس لقريش خاصة؟

ثم الرابع أن المودة لقرابة المخاطبين أن أجري هو أن تـودّوا قرابـاتكم أنـتم. وهذا مفروغ منه للمؤمنين، ولا معنى له للكافرين الذين رفضوا التبليغ أصلاً.

وغيّروا معنى القربي في الخامس: أنها تعني التّقرُّب إلى الله بالعبادات. وهذا باطل مع الكافرين لأنهم رفضوا التبليغ، ومع المسلمين لأن هذا من صميم عملهم، وإلا فلا يقومون بالواجبات وغيرها قربة إلى الله إلا إذا كان بعنوان الأجر على التبليغ!

طريقة الكتمان 2: الإتيان بوجوه لا يقبلها أي قارئ للآيات قيد النظر مثال / آية الشاهد – هود:17

تعال هنا واعجب مما جاؤوا به للتعتيم على أن الشاهد هو على التلكيم. أول وجه أن الشاهد منه هو لسانه على التلكيم فكيف يشهد اللسان له؟!

ووجه آخر أن الشاهد هو محمد عَلَيْظُكُمُ ما يجعل الذي على بيّنة من ربه هو الله تعالى نفسه!

وأما الوجه الثالث فهو أن الشاهد هو جبريل المُلكُّ؛ فكيف يقوم جبريل -وهو الملك وليس البشر الذي يعيش بينهم - بالشهادة؟!

وزادوا في التعتيم أن جعلوا الشاهد هو مَلَك يحفظه َ الله علاقة ﴿ بَيُّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ بالحفظ؟!

واضطر بعضهم إلى إيراد التفسير الصحيح أن الشاهد هو على عليه ولكن الكتار ولكن استناداً إلى رواية تجعل من الذي نزل في على عليه المتناداً إلى رواية تجعل من الذي نزل في على عليه التيه فقط!

أقول اضطروا، لأنهم عالجوها فوراً بضربها برواية "اللسان" في قالب سؤال من محمد بن الحنفية والمنافي المنافية عليه المنافية والذي يفهم محمد أن الشاهد هو أبوه عليه والكن أباه يخيب ظنه فيقول أنه لسانه! مع إضافة "وددت أن أكون هو" من أجل أن يقطع بمنع التفسير الصحيح!

## طريقة الكتمان 3: إهمال الوجه الصحيح على وضوح ارتباطه بالآيات مثال / آية المنذر والهادى – الرعد: 7

رووا الرواية، ربها من أجل ضربها بقولهم أن فيها "نكارة شديدة"! مع أن المتن هو الأصح من جميع ما جاؤوا به، فلا يبقى إلا السند، وهذا ميدانهم الذي يتلاعبون فيه بالقرآن كها يشاؤون - بتعديل هذا وتجريح ذاك حسب الهوى المذهبي.

وقالوا أن لكل قوم داعية؛ وهو باطل لأن الداعية ليس بالضرورة يكون هادياً. كما أن أكبر داعية إلى الله هو رسول الله على الل

وقالوا أن الله تعالى هو هادي كل قوم. وهذا معلوم، ولكنه من خلال الأنبياء عليه فلم اذا يستثنى النبي عَلَيْقُهُ من مهمة الهداية؟

الوجه الثالث أن لكل قوم نبي يهديهم. وهذا مرفوض من جهتين: (1) أنه استثنى سيد الأنبياء محمد المنطقة أن (2) أن النبوة بعد أن ختمت، هل تتوقف الهداية؟ والوجه الرابع أن الهادي هو القائد، والقائد هو الإمام. ولكن أليس بعضه الأئمة سيأخذونك إلى جهنم من أئمة الناركها نص الكتاب العزيز؟ وزادوها ضعفاً عندما قالوا أن الإمام هو العمل! لكن العمل هدف الهداية لا أنه هو الهادى.

وألطف وجه هو أن الهادي هو محملاً في فلم إذا استثنته الآية إذاً؟!
وهناك وجه سادس أن الهادي هو من يدعوهم إلى الله. وهذا باطل، لأن من يدعو ليس بالضرورة بإمكانه أن يهديم الهدى المطلوب، فيجب أن يكون هدى على مستوى الهدى الذي يقوم به رسول الله عَلَيْقَالُهُ.

وربها وجدوا حلاً وسطاً لتشخيصها بعلي المالياً، فأوردوا رواية عنه الليكا أن (الهادي رَجلٌ من بَنِي هاشِم) ما فهمه المفسرون أنه الماليك يقصد نفسه. فلهاذا هذا التعتيم منه الليكا والمقام مقام بيان للقرآن مقام للهادي بعد النبي عَلَيْكُا ؟ هذا مستحيل.

\*

طريقة الكتمان 4: إهمال مجرد الإشارة إلى أن ما يذهبون إليه يمكن أن لا يكون أكثر من مصاديق بينها الوجه المهمل هو على الأقل المصداق الأفضل مثال / آية الحسد – النساء:54

أحياناً تحتار كيف أن القرآن يمكن أن يكون أشد وضوحاً من أجل أن لا يتلاعب هؤلاء بكتاب الله!

لا توجد! ولكن الصعوبة نفسية.

هل يعقل أن يأتوا بتفسير أن المحسود هو النبي عَلَيْكُ ؟ هل كان عسيراً على القرآن أن يقول "فلقد آتينا إبراهيم" من أجل أن نفهم أن المحسود هو المقابل الإبراهيم عليه في أمتنا وهو النبي محمد عَلَيْكُ أَيُّ اللهُ عَلَيْدُ في أمتنا وهو النبي محمد عَلَيْكُ أَيْ

وكأنهم لم يكتفوا بهذا، فإذا بهم يأتون بوجه آخر هو أن المحسودين هم المسلمون عموماً! مرة أخرى لا يمكن لأن المقابلة كان يجب أن تكون "فلقد آتينا أمة إبراهيم أو أتباع إبراهيم". هذا علاوة على أن ليس المسلمون جميعاً من أوتوا علم الكتاب والحكمة الخ.

\*

طريقة الكتمان 5: إهمال البيان الرسولي للآية قيد البحث، بينها هم يأتون بأي رواية حديثية، بل رواية رأي صحابي أو تابعي، إذا ما دعمت رأيهم مثال / آية التطهر – الأحزاب: 33

كان التعتيم على آية التطهير، أو شطرها المتعلق بأهل البيت على أسهل من عيرها لأن السياق جعلهم يقولون أنها تعني زوجات النبي عَلَيْقُكُم.

فإذا ما جئتهم ببيان النبي عَلَيْقُكُمُ المتنوع في هذا، ولكن الأشهر والأقوى وهو المعروف بحديث الكساء، حيث جلّل نفسه الزكية مع علي وفاطمة والحسنين عليك وقرأ الآية، فإنهم يقولون: نعم، ولكن الزوجات داخلات أيضاً لأنهن من أهل البيت اصطلاحاً عرفياً لا خلاف عليه.

فإذا ما قلت لهم: ولكن المبين للقرآن هو النبي عَلَيْكُ وليس العُرف، فإذا ما خالف العرف فإن بيانه عَلَيْكُ هو المقدم، فإنهم لا بد وأن يأتوا برأي قديم، وعندها يأتوك برأي لشخص معروف بنصبه لأهل البيت على وهو عكرمة غلام ابن عباس! هذا في تحديد المقصودين. أما في نفي من يقولون أنهن مقصودات، فإنه عندما أرادت أم سلمة على أن تدخل داخل الكساء فإن النبي عَلَيْكُ منعها وقال (إنك من أزواج النبي)) جواباً على سؤالها "ألست من أهل البيت؟" لينفي عَلَيْكُ نفي في هذا الشطر من الآية.

هذا مع أنهم لم يجدوا أياً من زوجات النبي عَلَيْظُكُمُ من ادّعت التطهير وإذهاب الرجس عنها، حتى التي حاربت علياً الله فكانت بأشد الحاجة إلى الدعم القرآني.

※

# طريقة الكتمان 6: الاعتداء حتى على ساحة الذات المقدسة مثال / آيتا التصدق عند النجوى – المجادلة: 12 – 13

رأينا كيف أن آية الأمر بالتصدق عند نجوى الرسول عَلَيْ الله الترفع بعد بضعة أيام، ما يعني أن الله تعالى لم يرد منها جمع الصدقات لتمكين النبي عَلَيْ أَلُهُ أَمن إعانة الفقراء، ولكن من أجل أن يبين حقيقة هائلة عظيمة في حق على عليه عندما وجدناه هو وحده من عمل بالآية المباركة على الرغم من ضيق حالته المادية يومئذ، في الوقت الذي امتنع المقتدرون من الصحابة كلهم أجمعون من دفع ولو صدقة يسيرة.

هذا التّفرّد العلوي أزعج المفسرين، فبلغوا الغاية في التبرير من أجل إخراج الصحابة الكبار المقتدرين من الإدانة، بحيث طعنوا في حكمة الله تعالى في إنزال الآية، عندما قالوا أن الآية تؤلم قلب الفقير الذي لا يجد فالله تعالى رفع الحكم!

أوصلوا التهمة إلى الله تعالى من أجل الدفاع الشديد عن بعض الصحابة الكبار، وكأن كرامة الصحابة كما يعبّرون لم تعد مقدمة على أهل البيت الطاهرين علم الكبار، وكأن كرامة النبي الطاهرين على الذات العليا للمولى عز وجل.

\*

فهل يعقل قبول المفسرين بهذه التفسيرات المزاجية، المتخبطة، المتناقضة، المتساقطة، والتي لا علاقة لها بالنص الواضح ولا بالمنطق السليم ولا ببيان النبي عَلَيْ الله أي المنطق السليم ولا ببيان النبي عَلَيْ الله أي الله على الذي أنزل هذه الآيات المباركات إله واحد أم آلهة متعددون كل يريد شيئاً مختلفاً عن الآخر ؟!

هل الذي أنيط به بيان الكتاب العزيز، وهو الأعلم به من الخلق، فتح لهم الباب أمام هذه التفسيرات التي تسقط بعضها بعضاً ولا تترك المسلم إلا في حيرة؟ على أن القرآن لا يغالبه أحد ويغلبه، بل العكس هو الذي سيكون...

وكيف لا والحق يقول ((بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ)) الأنبياء:18...

ويقول ((وَاللهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ)) يوسف: 21.