الإنجام المحارث في المحارث ومواقف

تَألِيفَ لِلْيُوْنِيَّةِ فِي سِيَّالِ فِي الْمِيْنِ فِي الْمِيْنِ فِي الْمِيْنِ فِي الْمِيْنِ فِي الْمِيْنِ فِي الْمِيْنِ

مَرَجَدُ إِلَّهُ عَلَيْكِ الْمُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِ



### مركز بحثى متخصص في الرد على شبهات المخالفين

#### هوية الكتاب

اسم الكتاب: الإمام الحسن بن على عليه الما أدوار ومواقف

تأليـــــف: السيد غسان السامرائي

الناشــــر: مركــز الدليـل العقـائدي

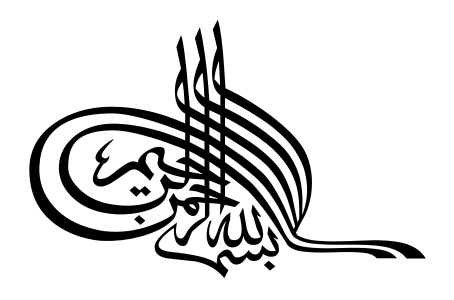
الإخراج الفني: صفاء أحمد الشمري

الأولى

الطبعـــت:

عدد النسخ: ۱۰۰۰ نسخة

سنت الطبيع: ١٤٤٦ هـ ٢٠٢٥م



## مقدمةُ المركز

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسلامُ الأتمّانِ الأكملانِ على سيّدِ الأوّلينَ والآخرين والمبعوث الأوّلينَ والآخرين وأشرفِ الخلقِ أجمعين، سراج المهتدين، والمبعوث رحمة للعالمين، المصطفى محمد، وعلى آله الطيبين الطاهرين.. وبعد:

انطلاقًا من قوله على: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿(١)، أخذ مركز الدليل العقائدي على عاتقه التصدي للشَّبُهاتِ التي تطال العقيدة الإسلامية عمومًا، والتعريف بعقائدِ الشيعة الإمامية خصوصًا، مع التصدي للرد على كلِّ الشبُهات التي تطال المذهب الشريف الذي أَسَّس بنيانَه، ووَضَع لبناتِه الأُولى النبيُّ الأقدس الشيف عين قال في حديثٍ صحيح: (إني تاركُّ فيكم خليفتين: كتاب الله حبلُّ ممدود ما بين الأرض والسماء، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يتفرَّقا حتى يردا عليّ الحوض)، وما تلاه من بياناتٍ وأحاديث متضافرة تحت على التمسُّك والأخذ والمتابعة للثقلين (الكتاب والعترة) معًا، كهذا الحديث الصحيح: (إني تاركُ فيكم ما إنْ تمسكتم به لن تضلّوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر: كتاب الله، عبلُ ممدودٌ من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ولن يتفرقا حتى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما)، وغيرها من الأحاديث

<sup>(</sup>۱) فصلت: ۳۳.

الشريفة الصحيحة الواردة في هذا الجانب، التي يكاد المنصف أن يقول بتواترها، بل هي متواترة فعلًا، لتضافر نقلها عند جميع الفِرَق الإسلامية على اختلاف مشاربهم الفقهية والعقدية.

وكل هذه الردود إنما تجري على وفق أسس علمية ومنهجية سليمة، بعيدة عن التعصُّب الأعمى والانغلاق المقيت، فالعلمُ هو السلاح الوحيد النافذ الذي يصح الاحتجاج به، وما عداه لا قيمة له، وقد نُسِب إلى سيد الموحّدين أميرِ المؤمنين مولانا عليِّ بن أبي طالبٍ عَلَيْكِمْ قوله:

فَفُزْ بعلم ولا تطلُبْ به بدلًا فالناسُ مَوتى وأهلُ العِلم أحياءُ

وعلى وفق هذه المعطَيات جاء كتاب "الحسن بن علي عليه الدوار ومواقف"، لمؤلفه السيد غسان السامرائي، ونسأل الله العلي القدير أن يجعله ذخرًا لمؤلفه يوم الحشر، وأن يحشره مع محمد وآله المنتجبين، إنه سميع مجيب.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على خير خلقه أجمعين محمد وآله الطيبيين الطاهرين.

مركز الدليل العقائدي النجف الأشرف ١٤٤٦ هـ - ٢٠٢٥ م 

#### مقدمة

### من هو الإمام الحسن عَلَيْتَلِم؟

هو الحسن بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم، السبط الأكبر للنبي والمسلم الأكبر للنبي والمسلم الأكبر للنبي والمسلم الأبن أو البنت، ولكنه أكثر استخداماً السبط هو الحفيد من جهة الابن أو البنت، ولكنه أكثر استخداماً للثاني). ولعل منزلته تلك، إضافة إلى عدم وجود ولد من الذكور للنبي والمسلم النبي والمسلم المسلم المسلم المسلم المسلم النبي والمسلم المسلم المسل

كنيته «أبو محمد»، ولقبه/ صفته «المُجتَبي» أي المُختار.

ولد في منتصف شهر رمضان المبارك من سنة ٣هـ.

روي أن النبي والمنطقة هو الذي سماه الحسن (٢). كما روي أن هذا كان بأمر الله عز وجل (٣). قالوا: إن الاسمين الحسن والحسين لم يكونا عند العرب قبل ذاك (٤).

له من أمه فاطمة عليه السبط الأصغر الحسين عليه وأخته

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج٢ ص٩٦٣ رواية ٢٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٦ ص٣٣-٣٤، ومسند أحمد بن حنبل ج١ ص٩٨ و١١٨.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهر آشوب ج٣ ص٣٩٧، وطبقات ابن سعدج ١٠ ص٢٤٤، وتاريخ دمشق لابن عساكر ترجمة الإمام الحسن عليه ص١٠.

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة لابن الأثير ج٢ ص١٠، وطبقات ابن سعد ج٦ ص٣٥٧.

العقيلة زينب عليه وأما من أبيه علي عليه فله عدة إخوة أشهرهم العباس عليه قائد جيش الحسين عليه يوم عاشوراء، ثم أشقاؤه الثلاثة شهداء كربلاء عبد الله وعثمان وجعفر (أمهم أم البنين فاطمة بنت حزام الكلابية).

عاش في كنف جده المصطفى المرابية الذي كان يتعهد الزهراء عليها وعائلتها بالرعاية والتنشئة، فلما توفي الربية وهو ابن ٧-٨ سنوات استمرت التنشئة العالية بين أبيه وأمه عليها وكبر، وهو يشهد الأحداث التي جرت على والديه عليها من قبل السلطات المتعاقبة إلى أن تولّى أبوه عليها الأمر سنة ٣٥هـ وللحسن عليها ٢٢ عاماً، فشارك أباه عليها في كل مراحل خلافته سلماً وحرباً، إلى أن بويع بالخلافة خلفاً لأبيه عليها.

كان ذلك يوم ٢١ من شهر رمضان سنة ٤٠هـ (حيث توفي عليه من ضربة اللعين ابن ملجم المرادي قبل ذلك بيومين).

روى الكليني بسنده عن سليم بن قيس قال: «شهدت وصية أمير المؤمنين حين أوصى إلى ابنه الحسن عين وأشهد على وصيته الحسين عين ومحمداً (يعني ابن الحنفية) وجميع ولده ورؤساء شيعته وأهل بيته؛ ثم دفع إليه الكتاب والسلاح، وقال لابنه الحسن عين البن الحسن عين أمرني رسول الله أن أوصي إليك وأن أدفع إليك كتبه وسلاحه، وأمرني أن آمرك إذا حضرك الموت أن تدفعها إلى أخيك الحسين، فقال: تدفعها إلى أخيك الحسين، فقال:

«وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك هذا» ثم أخذ بيد علي بن الحسين، وقال: "وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك محمد بن علي، وأقرئه من رسول الله ومني السلام"»(١).

تولى الإمام على الحكم ومرجعية الإمامة يوم استشهاد أبيه على وبويع في نفس اليوم من نحو أربعين ألفاً، وخضعت له جميع الأراضي التي كانت تحت سلطة أبيه على وبالتالي فإن الشام التي كانت تحت سلطة الباغي معاوية بن أبي سفيان لم تبايع. سارع معاوية إلى بعث جيش باتجاه العراق، فقام الإمام بتوجيه جيش بقيادة عبيد الله بن العباس بن عبد المطلب، الذي نجح معاوية في شرائه، وأما الإمام على فقد جهز جيشاً آخر إلى منطقة ساباط. هناك تعرض على إلى محاولة اغتيال فاشلة جرحته وحسب، ونقلوه إلى المدائن طلباً للعلاج. انتهى الأمر إلى الصلح بين الطرفين وتسليم الحكم إلى معاوية.

بعد توقيع الصلح سنة ١٤هـ رجع الإمام الحسن عليه إلى المدينة المنورة، وبقي مقيماً فيها حتى شهادته سنة ٥٠هـ، ليكون هناك منارة العلم الأولى وأوجه وجهاء مدينة جده المصطفى المسله (٢).

ومن المناسب ذكره، بما يتعلق بمكانة الحسن عليسلام في الدين

<sup>(</sup>۱) الكافي ج۱ ص۲۹۷، وكتاب سليم بن قيس ج۲ ص۹۲۶، ومن لا يحضره الفقيه ج٤ ص١٨٩ وغيرها.

<sup>(</sup>٢) راجع بتفصيل أكثر الفصل الثاني عشر، باب صلح الحسن.

وخط الأنبياء عليه الله عندما عاد إلى المدينة أعادت أم المؤمنين السيدة أم سلمة ودائع النبي والسيدة أم سلمة ودائع النبي والسيدة أم سلمة المؤينة ودائع النبي والمؤينة التي كان قد سلمها إلى الإمام على عليه عند موته ثم دفعها على عليه إلى ابنه الحسن عليه عند موته كونه هو الإمام بعده (۱).

استمرت خلافته نحو ٦-٨ أشهر، حيث انتهت يوم عقد الصلح مع الباغي معاوية. هذا عن الخلافة، أي السلطة الزمنية الظاهرة.

أما الإمامة، فقد استمرت معه -بالطبع- إلى يوم وفاته عَلَيْكُمْ سنة ٥٠هـ، وعليه فقد استمرت نحو ١٠ سنوات.

في الحالتين، فقد بايعه الناس كلهم إلا الباغي معاوية ومن اصطف معه، فكانت خلافته أمراً مفروغاً منه بعد أبيه عليه العين لا يشك فيها أحد ممن بايع أباه عليه من قبل، من الصحابة والتابعين وباقي المسلمين في الأقاليم. إلا أن إمامته عليه بقيت مستمرة في الذين يعتقدون بها نصاً شرعياً إلهياً نبوياً، وضرورة وجودها لتأدية دورها الذي يتفرع إلى المسؤوليتين العظميين: بيان الشريعة، وحراستها.

وتوفي بالسّم في السابع من شهر صفر سنة ٥٠هـ. ولم يكن للإمام عليه أعداء يخشون من حياته سوى معاوية بن أبي سفيان، وذلك أولاً لأن عقد الصلح بينه وبين الإمام عليه ينص

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج١ ص٢٩٨.

على أن الأمر بعد معاوية يرجع إلى الحسن علي ه وثانياً لأنه لا توجد عداوة ظاهرة بين الإمام عليه وغير معاوية إلى درجة دفع العدو إلى التآمر والتخطيط لدس السم، وثالثاً لاشتهار استخدام معاوية للسم في قتل أعدائه، كما في قتله مالك الأشتر النخعي الذي عاجله في أول وصوله إلى مصر بعد تعيينه والياً عليها من قبل الإمام على عليسكام الإمام على عليسكام الماحتين في قتله عبد الرحمن بن أبى بكر حيث رووا(٢) أنه لما جاءت بيعة يزيد بن معاوية إلى المدينة، قال عبد الرحمن لمروان بن الحكم: جعلتموها والله هرقلية وكسروية! ورووا أنه: بعث معاوية إلى عبد الرحمن بن أبى بكر بمائة ألف درهم بعد أن أبى البيعة ليزيد بن معاوية، فردها عبد الرحمن، وأبى أن يأخذها، وقال: أبيع ديني بدنياي؟. قالوا: وخرج إلى مكة، فمات بها، وبتفصيل أكبر أنه توفى في نومة نامها. وهذا التعبير غريب؛ لأن المعتاد القول: إنه توفي في نومه مثلاً، ولكن عبارة «في نومة نامها» تشي بأن هناك محاولة للتغطية، وعندها يحصل سوء توفيق (!) للوضاعين باختيار كلمات أو عبارات تفضحهم!) والشيء بالشيء يذكر أنه من العجيب ربما أن أخته السيدة عائشة رثته بأبيات قالها متمم بن نويرة في أخيه مالك الذي قتله خالد بن الوليد، ولم يعاقبه أبوها الخليفة بشيء!)

على أية حال، ما ذكر في المصادر أن الإمام عَلَيْكُم استشهد

<sup>(</sup>١) راجع البداية والنهاية لابن كثير ج٧ ص٣٤٦، والتاريخ الكبير للبخاري ج٧ ص١١٣، وتاريخ دمشق لابن عساكر ج٥٦ ص٣٨٩ وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) راجع ترجمته في البداية والنهاية لابن كثير ج٨.

بالسم. ولم تكن تلك أول مرة، فقد تم دس السم إليه مرات لم تنجح في قتله. أما تلك الأخيرة التي نجحت فقد رووا أنها كانت بمكيدة معاوية مع إحدى زوجات الإمام عليه، وهي جعدة بنت الأشعث، حيث أرسل إليها المال، وأطمعها بتزويجها بعد ذلك من ابنه يزيد. وإن كان روي أنها كانت زوجة أخرى أو عن طريق الخدم (۱).

وربما لمكانته من النبي والمنطقة ومكانته في الدين، ومكانته في المجتمع المسلم، قال البعض: إن وفاته عليه كانت «أول ذلّ دخل على العرب»(٢).

دفن في مقبرة بقيع الغرقد خارج المدينة المنورة، إلى جانب جدته لأبيه السيدة فاطمة بنت أسد عليك (ثم دفن إلى جانبه بعد ذلك الأئمة، أولهم ابن أخيه علي زين العابدين عليك ثم ابنه محمد الباقر عليك ثم ابن الأخير جعفر الصادق عليك ).

(هذا، وكان قد أوصى أن يدفن إلى جنب جده المصطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسطفى والمسلمان وقد صدق ما توقعه؛ راجع ما أشرت إليه حول ذلك في الفصل الثامن أدوار مهمة).

<sup>(</sup>١) راجع الإرشاد للمفيدج ٢ ص ١٥، ومقاتل الطالبيين لأبي الفرج ص ١٠-٨١، ومروج الذهب للمسعودي ج ٢ ص ٤٢٧، وطبقات ابن سعدج ١٠ ص ٣٣٥ و٣٥، وأنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص ٥٥، ومقاتل الطالبيين ص ٨١.

<sup>(</sup>۲) ابن سعد، الطبقات الكبرى، ١٤١٨ هـ، ج ١٠، ص٣٥٣؛ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، ١٤١٥ هـ، ج ١٣، ص ٢٩، وينظر أيضًا الطبري، تاريخ الطبري، ١٣٨٧ هـ.



الإمام الحسن السية في القرآن والسنة





الإمام الحسن عليه في القرآن



#### تقديم

بما يتناسب مع أهداف الكتاب في الإلفات إلى الأدوار المهمة للإمام الحسن عليه في تاريخنا، والمواقف التي تضمئتها بعض هذه الأدوار، فإن الإلفات إلى موقعيته عليه في الدين لا بد منها كدليل على حجية مواقفه في التشريع - دينًا ودنيًا. ذلك أن موقعية الشخص لها المدخل الأول في أخذ ما جاء منه وعنه أو ردّه...

وبما يتناسب مع حجم الكتاب، فإن هذا الإلفات سيكون بإطلالات سريعة على الآيات القرآنية المباركة المتعلقة بإمامنا المجتبى علي الله فإن البحث المخصص للأدلة على موقعيته في الدين سيتركز في هذه الآيات.

فمن أراد الاستزادة، فإن في كتابي «العودة إلى الأصل - إلى آل محمد المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عن هذه الآيات المباركات ومناقشات وإثارات جديدة، وربما عرض بطريقة جديدة فيما أحسب(١).

<sup>(</sup>١) الكتابان مع غيرهما على موقعي على الأنترنت - موقع «العودة إلى الأصل».

#### ملاحظة بخصوص الآيات والتفاسير

إن الآيات القرآنية التي سأذكرها ستكون على ثلاثة أصناف: ما يتضمن الإمام الحسن عليه مباشرة، وما يتضمنه عليه من موقع الإمامة، وما يتعلق بالإمام عليه حسب موضوع الآية المباركة.

هذه الآيات، يتمتع بعضها بالتوافق على تفسيرها الذي نعتمده، بينما يكون بعضها الآخر من باب المصداق الأعلى؛ لأن الآية عامة أو مطلقة. وبالتأكيد إن هناك من لا يوافق حتى على أن الإمام الحسن عليه أو بشخصه أو بموقعيته أو من خلال موقعية أو منزلة أهل البيت المهله أو مصداق صحيح لعموم الآية، وهذا نتيجة الفهم أو المنطلقات أو حتى من باب الخلافات المذهبية.

## المجموعة الأولى: ما تتضمن الإمام الحسن عَلَيْكَالِم بشكل مباشر

### ١\_ الكوثر:

﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ. فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ. إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾(١).

المعنى العام هو:

إنا أعطيناك الشيء الكثير، فقم بالصلاة والنحر شكراً لله على هذه النعمة، وإن مبغضك هو المنقطع وهو الأبتر.

يستطيع القارئ لهذه السورة المباركة أن يقول: إن هذا الشيء الكثير الذي أعطي لرسول الله الشيئة لا بدوأن يكون له علاقة برميه أنه كان أبتر منقطعاً مقطوعاً، أي مقطوع الذّريّة؛ إذاً:

هذا الكوثر هو الذي يرد على ذاك الذي يقول لك: إنك أبتر بالقول: إنه هو الأبتر، وليس أنت، أي أنه هو من سيكون منقطع الذرية، ولا شأن لهم، وأنت الذي ستكون، على العكس من ذلك، لك الذرية والكوثر الكثير، فلن تكون أبتر.

ولمن يقولون: إن الكوثر معناه حوض الكوثر في الجنة أقول:

<sup>(</sup>١) الكوثر:١-٣

طالما أن المقصود هو أبتر الولد، فإن التعويض يجب أن يكون في الدنيا، وليس في الآخرة، فشانئوا النبي والثينية لن تنعقد بينهم وبينه وبين

وعليه، فإن التفسير المعقول للكوثر هو الذرية عن طريق الزهراء عليها؛ لأن الله سيعطيه الكثير الكثير من الذرية عن طريق طريق هذه النسمة المباركة عليه هم ومن الفرعين الكريمين الحسن والحسين عليه الله المباركة عليه المباركة المباركة المباركة عليه المباركة المباركة عليه المباركة المباركة عليه المباركة المبارك

إذاً سورة الكوثر تخص الزهراء عليه ثم ولدها الحسن عليه الله الدي كان أول مصداق للكثرة، ثم الحسين عليه الذي سيكون الفرع الثانى لهذه الكثرة.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

أسباب النزول للواحدي ص٧٠٣؛ تفسير القرطبي؛ الميزان في تفسير القرآن للطباطبائي.

#### ٢\_التطهير:

هي جزء من الآية ٣٣ من سورة الأحزاب ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِللهُ لِيَدُوبِ اللهُ اللهُ لِيُدُوبِ اللهُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

لغة، ﴿إِنَّمَا ﴾ يستخدمها القرآن أحياناً للحصر الحقيقي وأحياناً للمبالغة. أما الحصر فمثلاً ﴿إِنَّما هُوَ إِلَهٌ واحِدٌ ﴾(۱)، فهذه ليست مبالغة؛ وأما الاستخدام للمبالغة فمثلاً ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾(١)، يقول له: قل لهم: أعظكم بواحدة، والحقيقة أنه يريد أن يعظهم بأكثر، ولكن لشدة أهمية الموعظة هنا فكأنما هو لا يريد إلا هذه الموعظة.

هنا كذلك، ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ﴾ يريد أن ينبه إلى أهمية هذه الإرادة. فماذا يريد؟ يريد ﴿لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ ﴾، يذهب «عَنْكُم» وليس يذهب مِنكم، لأن الرجس ليس موجوداً فيهم أصلاً، أي أن الرجس إذا أراد أن يتعرض لكم فهو يذهبه عنكم أصلاً.

﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، هنا لو أنه قال: التطهير فقط، وسكت لكان يمكن أن يكون التطهير بمعان أخرى، مثلاً بمعنى مجازي: يطهركم مثلاً من سوء القول أو من ذنب الناس أو مثلاً من أن تقعوا في اشتباه، ولكنه استعمل تطهيراً، فإن هذا مفعول مطلق، يؤتى به لتأكيد الفعل. نعم، يطهر ذواتكم، فتصبح بريئة من العيب

<sup>(</sup>١) النحل: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سبأ: ٤٦.

بنوعيه الأساسيين: الشرك والجهل.

جاء البيان الرسولي بالقول وبالفعل. أما بالقول فإنه والله والبيان الرسولي بالقول وبالفعل، فإنه والنه والعمة بوضوح: هؤلاء أهْلُ بيتي. وبالفعل، فإنه والنه والحسين المهالات اللهائم والحسين والحسين المهالات اللهائم واللهائم واللهائم

واستمر قوله وفعله والمستة أو سبعة أو تسعة أشهر (على الختلاف الروايات)، يقف والمستجد على بياب على وفاطمة على الفجر قبل أن يذهب إلى المسجد على بياب على وفاطمة على البيت، فيقول والمستجد على بياب على وفاطمة على البيت، ثم يقرأ لبيت، فيقول والمستقب بصوت مسموع: «الصلاة ييا أهل البيت» ثم يقرأ الآية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ الآجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا اللهُ لِينَان مستفيض من أجل أن يسمعه الجميع كل يوم، فلا يبقى في ذلك ريب لمرتاب أو شبهة لمشتبه أو كذب لمن يريد أن يكذب.

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ج٦، ص٣٢٣، وتفسير الثعلبي.

<sup>(</sup>٢) راجع بيان زيد بن أرقم (رضي الله عنه) في صحيح مسلم، رواية ٥ ٢ ٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ج٣، ص٢٥٣.

#### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الثعلبي وغيره من المفسرين؛ مسند أحمد بن حنبل ج٣ ص٢٥٩، ج٤ ص١٠٧، ج٦ ص٢٩٦؛ صحيح مسلم رواية ٤٤٢٥.

### ٣\_ المودة:

النص المشهور يمثل الجزء الأكبر من الآية ٢٣ من سورة الشورى: ﴿ قُلُ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَرِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾.

والكلام هنا في اختصار الآية: ﴿قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي ﴾.

﴿عَلَيْهِ الرسالة»، أي أن المفسرين أنه «على تبليغ الرسالة»، أي أن ضمير الغائب «الهاء» هنا لم يقل أحد: إنه والهاء مثلاً وزع عليهم طعاماً أو ما يشبهه، فيسأل عليه أجراً، وإنما الآية تخص قضية، وهي تبليغ الرسالة، أهم قضية وأكبر نعمة عند أي مسلم، وهي نعمة الإسلام؛ فبالتالي الذي جاءه بهذه النعمة من عند ربه لا يطلب أجراً.

فما هو الذي أطلبه منكم، ﴿لا أَسْأَلُكُمْ... إِلا ﴾، «لا.. إلا » يعني فقط، فقط ﴿الْمَودَةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ - المودة من التودد والحب، مع اختلاف في الألفاظ، ولكن أيهما أقوى ؟ وعموماً المودة هي مشاعر الحب تجاه موضع المودة، أي تجاه المودود.

### وجوه ستة لتفسير «القربي»:

ذكروا ستة وجوه/ تفسيرات، خمسة منها باطلة بأيسر نظر ما عدا الوجه السادس الصحيح (١).

الوجه السادس عليه إجماع جميع علماء الشيعة، وربما الأكثر من علماء أهل النبي والمسائة، وهو أن المودة هي قرابة أهل النبي والمسائة، وهم عترته من أهل بيته المهم (الذين نعرفهم من التحديد النبوي القاطع أنهم علي وفاطمة وأولادهما الأئمة المهم في فإن العترة حددها النبي والمهم علي حديث الثقلين عندما قال «وعترتي أهل بيتى»).

فيكون المعنى: أنني لا أسالكم أجراً على تبليغي إياكم الإسلام إلا أن تودوا قرابتي.

هؤلاء عليه المودة - لا بدأن يكونوا ذوي مكانة خاصة ومواصفات خاصة بحيث أنه لم يطلبها لغيرهم، وأنت إن وجدت العندر أن لا تحب شخصاً أو جماعة؛ لأن فيهم شائبة ما، فهؤلاء عليه لا تجد معهم هذا العذر، إذ ليس فيهم شائبة من شرك بالله (١) راجع مناقشتنا لها في كتاب «الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليكي».

ولا جهالة؛ لأنه والمسلمة علمهم الكتاب والحكمة قبل أن يزكيهم إلى الناس (فهم الأمة المسلمة كما أثبتناه في كتاب «الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل البيلاا»).

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير البغوي؛ تفسير الكشاف ج٣ هامش تفسير آية مودة القربى؛ القرطبي في تفسيره ج١٦ ص٢٢، ج١٦ ص٢٢؛ الثعلبي في تفسيره ج٥ ص١٥؛ تفسير الجلالين؛ تفسير الدر المنثور لجلال السيوطي؛ تفسير الآلوسي ج٥٢ ص٨٣؛ شواهد التنزيل للحسكاني ج٢ ص٠٠٢؛ الطبراني في المعجم الأوسط ج٢ ص٢٣٣؛ ما أخرجه أحمد في المسند؛ ما أخرجه ابن أبي حاتم؛ الحاكم في المستدرك ج٣ ص٢٧٢.

#### ع المباهلة

الآية تأتي في سياق ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ. الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾ (١)...

ثم تأتي الآية المباركة ﴿فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾(٢).

## سبب النزول:

جاء وفد من رجال دين من مسيحييّ نجران (شمال غرب اليمن) يباحث النبي اليه النبي اليه اليمن) يباحث النبي اليه النبي اليه في طبيعة المسيح عليه هل هو إله البن إلى الله عبد الله تعالى وبعد نقاشات مدة ثلاثة أيام بقي كلّ على موقفه الله تعالى وبعد نقاشات مدة ثلاثة أيام بقي كلّ على موقفه فنزلت الآيات تعطي النبي اليه حُجّة أخيرة ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ الله كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ فَ فإذا كانت حقيقة أن عيسى عليه الله كَمَثُلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ في فإذا كانت حقيقة أن عيسى عليه ليس له أب تعني أن عنده جنبة ألوهية فإن آدم عليه من باب أولى يكون فيه جنبة ألوهية؛ لأنه من غير أب ولا أم.

فإن استمروا في المحاججة ﴿فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا خَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾، توقّف، انتهت المباحثات، مع الأمر التالي:

<sup>(</sup>۱) آل عمران:۹٥-۲۰.

<sup>(</sup>٢) آل: عمران ٦١.

﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَفَسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَفَسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ نجعل الحكم في القضية لله تعالى، في حكم لا يؤجل إلى يوم القيامة، ولكن بطريقة وضعها الله تعالى أن يجعل لعنته، أي عذابه، على الكاذبين.

فماذا صنع رسول الله والله المالية؟

قال السينية للوفد ﴿ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾، فهناك دعوة للأبناء من هنا والأبناء من هناك، و ﴿ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ ﴾، من عندنا ومن عندكم، و ﴿ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾...

ثم نأتي إلى الفعل - ﴿ ثُمَّ ﴾ نتبهل بعد الدعوة، ثم بعد أن يصير الجمع هناك مدة ﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾.

إن الإجماع قائم على أن رسول الله وقلية ضرب للوف النصراني موعداً فخرجوا، ودعا المسلمين، فخرجوا، ووقفوا، ثم جاءت هذه الوجوه الكريمة، رسول الله والله والله والكينية يمشي وهو يحتضن الحسين عليه عمر الحسين عليه كان خمس سنوات، ولكن كان الحسين عليه محتضنه)، وبيده الأخرى الحسن عليه وبينما هم يمشون، خاطب فاطمة علي عليه والله وينما هم يمشون، خاطب رئيس الوفد المسيحي جماعته قائلاً:

«يا معشر النصارى إني لأرى وُجُوهاً لو شاء الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها، فلا تباهلوا، فتهلكوا، ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة!»

فقرروا التراجع، وتوجهوا إلى النبي النبي الله بذلك، فقالوا: إننا تراجعنا عن المباهلة، وكلّ منّا يبقى على دينه. والنتيجة أنهم وصلوا إلى اتفاق: يدفعون الضريبة باعتبار أنهم جزء من الدولة الإسلامية الوليدة.

جاء بالحسن والحسين عليه الله وكان كثُر ما يقول: هذان ابناي، فإذا جاء بهذين، فإنهما يمثلان الأبناء.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

الزمخشري، تفسير الكشاف ج١ ص٤٨٦؛ الحاكم، المستدرك ج٢ ص٠١١؛ الهيثمي في المجمع / ج٧ ص١١، وج٩ ص١٣٤؛ النسائي في الخصائص ص١٩؛ صحيح مسلم، ج٤ رواية ١٨٧١؛ سنن الترمذي، ج٥ رواية ٥٢٢؛ مسند أحمد، ج١ ص١٨٥.

## ٥\_ هل أتى

المشهور أنه في يوم الخامس والعشرين من شهر ذي الحجة الحرام نزلت سورة «هل أتى» أو «الدهر» أو «الإنسان» في حق على وفاطمة والحسن والحسين عليهً لا، حيث مرض الحسنان عليهً لاا، فذهب الرسول والشيئة لعيادتهما، وأمر علياً وفاطمة عليه الله أن ينذرا أن يصوما ثلاثة أيام إن عافاهما الله، فاستجاب الله لهما، ومنّ على الحسنين عليه الشفاء والعافية، فصاموا أربعتهم وخادمتهم فضة رَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قَبِلُ أَن يفطروا وقف على الباب مسكين يطلب الطعام، فقرر الإمام علي عليه التصدق برغيف، فتابعته فاطمة والحسنان عليه وفضة رضي اللهائية الثانية جاءهم سائل يتيم يطلب الطعام، ففعلوا ما فعلوه في الأولى، وفي الثالثة جاءهم أسير، وقد ترك دون طعام، ففعلوا ما فعلوه في الليلتين، فأنزل الله تعالى فى حقهم سورة (هل أتى)، قال: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا. وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا. إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا. إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا...﴾(١).

عندما نزلت أقبل النبي الشيئة إلى دار فاطمة عليه في محرض من المرض عليه المدان خرجا من المرض عليه في المدان خرجا من المرض يرتجفان كالفراخ، ورأى فاطمة عليه واقفة في محرابها، وقد

<sup>(</sup>١) الإنسان:٧-١٠.

التصق بطنها الشريف بظهرها من شدة الجوع، وغارت عيناها من الضعف، فنزل جبريل عليه على النبي المالية السورة المباركة، وهو يقول: «خذيا محمد، هنأك الله بأهل بيتك».

### بعض مصادر البحث:

روى ذلك بألفاظ متقاربة الزمخشري في تفسير الكشاف، والثعلبي في تفسيره، والواحدي في تفسيره، وغيرهم.

### ٦\_الأسباط

الآيات المباركة:

١- ﴿ قُولُوا آَمَنَا باللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إبراهيم وَإسماعيل وَإسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

7- هنا في آية: ٨٤ من سورة آل عمران ﴿ قُلْ آَمَنَا باللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْ إبراهيم وَإسماعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَكُم مُسْلِمُونَ ﴾ الإنزال «إليه» أنزل لأجله هو أو لأجل دوره، وأنزل «عليه» يعني فقط هو أنزل عليه، الذي وصل إليه بغض النظر عن دوره.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٣٦.

٣- ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْ نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إبراهيم وَإسماعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَوْحَيْنَا إِلَى إبراهيم وَإسماعيل وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيْنُونَ اللهِ وَعِيسَى وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُوراً ﴿ النساء: ١٦٣ .

# الأسباط من الأنبياء عليه الأ

الموضع المطلوب هو كلمة «الأسباط» وأن هؤلاء الأسباط كانوا من الأنبياء؛ لأنه أنزل إلى إبراهيم والأسباط، وما أنزل على إبراهيم والأسباط، وما أبراهيم إبراهيم والأسباط، هنا هو إننا أوحينا إليك، وأوحينا إلى إبراهيم والأسباط.

## التشخيص الرسولي:

أجمع المسلمون فيما روي من الحديث الصحيح في شأن الحسن والحسين عليه الله النبي والحسين عليه الله من الحسن والحسين عليه الله من قول النبي والمسلم الأسباط»(۱)، «الحسن والحسين سبطان من الأسباط»(۱)، و«سبطًا هذه الأمّة الحسن والحسين والحسين "").

«السبط» يُطلق على الحفيد ابن البنت أو ابن الابن، لكن بشكل أخص ابن البنت. والصحابة، عندما كان رسول الله والسبالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمستالة والمنطقي ابنا فاطمة عليه الأا إذا هما سبطا رسول الله والله والمنافقي

<sup>(</sup>١) صحيح الترمذي ج٢، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، مختصر تاریخ دمشق ج۷، ص۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) الطبراني، المعجم الصغير ج٢، ص١٤.

أن رسول الله والمسائلة يجلس إليهم، ويقول لهم: إن الحسن والحسين حفيداي من ابنتي فاطمة...

كلا! فرسول الله وسكت، بل يقول «الحسن والحسين سبط، وسكت، أو الحسين سبط، وسكت، بل يقول «الحسن والحسين سبطان من الأسباط»، أي أنهما يتصفان بهذه الصفة التي يعرفونها أصلاً من آيات القرآن التي كان يقرأها عليهم، أي أن هذين السبطين هما من سنخ الأسباط من آل إبراهيم عليهم وبما أن:

أولاً: أولئك الأسباط كانوا من الأنبياء بنص من القرآن.

وثانياً: أن النبوة والرسالة قد ختمت برسول الله والمسالة فلا نبي بعده، إذا الحسن والحسين عليه الله المسانيين، ولكنهما من درجة ومنزلة النبوة.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

صحیح الترمذي ج۲، ص۷۰۳؛ الطبراني المعجم الصغیر ج۲، ص۱۲۶؛ ابن منظور، مختصر تاریخ دمشق ج۷، ص۱۲۰. 

## ٧ ـ آية الصلاة على النبي والنبيان

﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَلَى عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾(١).

معنى الآية المباركة:

أولاً: الآية فيها إخبار، وفيها أمر أو حتّ:

أما الإخبار فهو ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾، وأما الحت فهو أن يقوم المسلمون جميعاً ليس فقط بالصلاة، يعني يتابعون الله وملائكته على ذلك، ولكن أيضاً هناك التسليم.

ثانياً: أما المعاني فقد اختلفوا في معنى الصلاة. فقيل: إن الصلاة من الله هي ثناء على النبي والنبي وا

أما السلام فجاؤوا بثلاثة أوجه:

الأول أنه السلام من النواقص والآفات، أي نذكر له بأنه والآفات، أي نذكر له بأنه والنقائد المرابطة المرا

وقيل: إن السلام هو الله تعالى، فكأنما نقول: إننا نؤمن أن الله متعهد بحفظ النبي المنائلة وحمايته وسائر شأنه.

<sup>(</sup>١) الأحزاب:٥٦.

والوجه الثالث أنه الانقياد، أي من المسالمة وعدم المخالفة بالانقياد له ولشريعته والمنائد المنافية

وهذا الوجه الأخير هو الذي أجده الأكثر انسجاماً مع التعبير في الآية، وذلك لأنه يقول ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾، و «تسليم» مفعول مطلق يؤكد الفعل، بالتسليم الكامل للأمر، والخضوع والانقياد إليه. فلو كان هو التحية لكانت «سلموا سلاماً» (سلاماً» وليس تسليماً).

## البيان الرسولي:

رويت الروايات الكثيرة، بعضها بصيغة الاستجابة لسؤالهم النبي: كيف نفعل؟ فيعلمهم.

أكثرها شهرة:

«اللهُمَّ صَلِّ على محمّدٍ وآلِ مُحمّدٍ كما صَلَّيتَ على إبراهِيمَ، إنَّكَ حَميدٌ مَجيدٌ، وبارِك على مُحمّدٍ وآلِ مُحمَّدٍ كما بارَكتَ عَلى إبراهِيمَ، إنَّكَ حَميدٌ مَجيدٌ».

وفي غيرها «... كما صَلَّيتَ على إبراهِيمَ وعَلى آلِ إبراهِيمَ، وبارَكتَ على إبراهِيمَ وعلى آلِ إبراهِيم»، وبعضها تذكر «السلام» أيضاً.

إذاً المشترك بين الروايات جميعاً أن الاستجابة لأمر الله ﴿صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ هو أن الصلاة على

إن النكتة المهمة جداً في عدم ذكر الآل عندما يقول ﴿صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ ثم يأتي رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللّ

فليت المسلمين ينتبهون إلى هذه الحالة من أجل أن يعلموا أن هؤلاء لهم دور يجب الالتفات إليه، لا سيما أن هذا أمر ورد في التفاسير كما في تفاسير السعدي والقرطبي والزمخشري.

## نعمة كبيرة لاحظت ما سيحصل:

إنها كلمة عظيمة كبيرة هي من أعظم نعم الله سبحانه وتعالى على المسلمين، لأنه تعالى على أن الأمة ستدير ظهرها لهؤلاء الطاهرين المين المينالاء فجعل الحد الأدنى أن ذكرهم يجري مرات كل يوم على لسان المخالف لهم الذي لا يعرفهم المينالا حسب فقهه.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

الواحدي في أسباب النزول ص ٢٧١؛ القرطبي في ج ١٤ ص ٢٣٣ من تفسيره الجامع لأحكام القرآن؛ ابن العربي المالكي في كتاب أحكام القرآن ج ١ ص ١٨٤؛ الفخر الرازي في تفسيره ج٧ ص ٣٩، ج ٢٥ ص ٢٣؛ تفسير روح المعاني للآلوسي ج ٢٦ ص ٢٧؛ تفسير النيسابوري ج ٢٦ ص ٣٠؛ تفسير ه ج ٣ ص ٢٠٥؛ المعاني للآلوسي ج ٢٦ ص ٢٧؛ الحاكم في تفسيره ج ٣ ص ٢٠٥؛ تفسير الطبري ج ٢٦ ص ٢٧؛ الحاكم في المستدرك ج ٣ ص ١٤٨؛ البخاري في صحيحه ج ٣ ص ١٤٠؛ الإمام الشافعي في مسنده ج ٢ ص ٩٧؛ ابن حجر في الصواعق ص ١٤٤.

## المجموعة الثانية: ما تتضمن الإمام الحسن عليه من موقعه في الإمامة

#### ١\_ الولاية

﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الطَّلاةَ وَيُوْتُونَ الطَّلاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾(١).

نفهم منها أن «هولاء الأولياء هم الذين يقيمون الصلاة المعروفة، ويؤتون زكاة المال المعروفة، وهم راكعون». فأما أنهم يؤتون الزكاة، وهم مصلون راكعون «عموماً»، فهذه لا معنى لها؛ لأن الركوع هو جزء لا يتجزأ من الصلاة. فلا يتبقى إلا الاحتمال الثاني، وهو أن ﴿وَهُمُ رَاكِعُونَ ﴾ مرتبطة بـ ﴿يُؤْتُونَ الزّكاة ﴾، أي يؤتون الزكاة في حالة الركوع».

فهل من تشخيص لهؤلاء أم هي عامة؟ هذا نجده في البيان الرسولي؟

وردت روايات أنه والمسلمون في المسلمون في المسجد النبوي، وهم في حالة صلاة النافلة، يصلون فرادى، دخل سائل، فسأل، فدعا رسول الله والمستالية بدعاء، فتحقق الدعاء على يدعلي علي اللحظة التي كان هذا السائل يمر بين الصفوف،

<sup>(</sup>١) المائدة:٥٥.

ويسأل الناس المساعدة كان علي عليه في حالة الركوع، فمد عليه ويسأل الناس المساعدة كان عليه عليه في حالة الركوع، فمد عليه يده الكريمة، وبيده خاتم، فأشار إلى هذا السائل، ففهم، وانتزعه منه، فأعطى عليه الزكاة، وهو راكع.

## الحسن عليسيام امتداد لولاية على عليسيام

وبما أن الحسن عليه هو الإمام المتعين بعد أبيه عليه اله فإن ولاية علي عليه التي أراد الله تعالى لها أن تكون واحدة من أدلتها في القرآن حادثة الزكاة، وهو عليه راكع، فهي تشمل أول ما تشمل ولده الحسن عليه من كونه الإمام بعده مباشرة - فهو عليه ولي المسلمين بعد الله ورسوله المراه المسلمين بعد الله ورسوله المراه المراه المسلمين بعد الله ورسوله المراه المراه المراه المراه المراه المراه الله ورسوله المراه ال

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الكشاف للزمخشري ص٢٢؟ التفسير الكبير للرازي ج٢٦ ص٢٣؟ تفسير روح المعاني للآلوسي ج٦ ص١٨٦ الدرّ الدرّ المنشور للسيوطي مجلد٢ ص٣٩؟ وأخرج مثله الطبراني في الأوسط وابن أبي حاتم وابن عساكر في تاريخ دمشق.

<sup>(</sup>١) وكما سنشير إلى ذلك في فصل السنة كما في فصل السيرة وفصل صلح الحسن عليهم.

#### ٢\_ المنذر والهادي

يقول تبارك وتعالى في الشطر الثاني من الآية:

﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾(١).

هذا الشطر المهم ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادَ يَجعل من مهمة النبي وَلَيْكُلُّ مهمة الإنذار فقط، لأنه يقول ﴿إنّما ﴾، وكما قلنا من قبل: إن القرآن يستخدمها أحياناً للمبالغة من أجل إلفات النظر إلى أن ما يريد قوله بعدها من الأهمية الفائقة بحيث كأنه لا يريد غيره.

كيف يكون هو المنذر فقط؟ وهو الهادي أيضاً، فالقرآن نفسه يقول ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾(٢). وفي آيات أخرى يقول له ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيراً ﴾(٣)، إذاً هناك البشارة، وليس فقط الإنذار. فهنا إشكال وتناقض ظاهران في القرآن، فكيف نصنع؟

نذهب إلى الذي أُنيط به التوضيح في البيان: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ عَنْ الْبَيَانَ: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

عن سعيد بن جبير، قال: «لما نزلت ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ

<sup>(</sup>١) الرعد:٧.

<sup>(</sup>٢) الشورى:٥٢.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب:٤٥.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٤٤.

قَوْم هَاد ﴾، قال ابن عباس: إن النبي الشيئة وضع يده على صدره، وقال: «أنا المنذر، ولِكُلِّ قَوم هاد» وأوما بيده إلى منكب على على المُعتَدُونَ من الله فقال: «أنت الهادي يا عَليُّ، بِكَ يَهتدِي المُهتَدُونَ من بَعدِي». فكلمة «مِن بَعدِي» هذه حلّت الإشكال: ففي حياتي أنا الهادي، ولكن لكل قوم هاد، فأنت الهادي من بعدي.

هذا يعني أن الله سبحانه يريد أن ينبهنا إلى عظم منزلة على على انه هو علم الهدى بحيث يأتي بآية تستثني وظيفة الهدى من النبي المناه حتى ننظر، ونقول، ونتساءل؟ فيجيبنا هو ويقول: نعم، أنا في حياتي أنا المنذر وأنا الهادي، من بعدي يهتدي القوم بعلى «يَهتدِي المُهتَدُونَ من بَعدِي».

# اعتراض الذين في قلوبهم مرض

إن آية مثل هذه يرى المفسرون كلهم أن فيها ما يستدعي النظر، وطبعاً بما أنه توجد هذه الرواية في علي عليه فعلى ديدنهم عبر العصور، أنهم عندما يجد أحدهم في التفسيرات ذكر علي عليه فإنه يضيق صدره، فيأتي بوجوه أخرى.

ذكر ابن كثير الدمشقي، صاحب التفسير المعروف، ثمانية وجوه/ تفسيرات، خمسة منها باطلة، وواحد ممكن حيث يقول: إنه الإمام، أيّ إمام يهدي، وبالتالي يكون علي علي عليه هو المصداق الأول بعد النبي واثنان منهما يتعلقان بعلي عليه أحدهما يقول علي عليه نفسه: إنه «رجل من بني هاشم» والآخر يقول

قال: إن المعنى هو أيّ داعية، وهو واضح البطلان، أو أنه الله تعالى، وهو باطل؛ لأن الله هاد دائماً، وأيضاً لا يستثني النبي وهو من مهمة الهداية، أو أنه أيّ نبي، وهو لا يحل المشكلة؛ لأنها أصلاً في حصر مهمة سيد الأنبياء والله الإنذار، أو أنه من يدعوهم إلى الله، وهذا مثل الأخير، أو أنه -وهذه مضحكة - النبي محمد والله مع أن الآية تحصر مهمته بالإنذار!

إذاً، هـ و الحديث الذي يقول: إن الهادي بعد النبي المسائلة هـ وعلي علي المسافة المنافة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة واحدة من غير علم هدى، فمباشرة بعد موتي تبدأ وظيفتك، ويشخصه، والذي شخصه عليه الإجماع أنه في القمة، ورووا أنفسهم أنه من النبي المنافقة الإجماع أنه في القمة، وأنه همن العترة التي من تمسك بها والقرآن الكريم فيأمن من الضلال» - فكيف في الحديث نكارة شديدة؟!

هذه المعضلة التي ليست في نكارة الإسناد، ولكن ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾(١)(٢).

<sup>(</sup>١) النمل: ١٤.

<sup>(</sup>٢) راجع مناقشتنا لها في كتاب «الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل المُهَالله اللهُ الله المُهَالله الله الم

## الإمام الحسن عليه والآية

كما قلنا في الآية السابقة، طالما أن الإمام الحسن عليه دل الدليل على أنه الإمام الشرعي بعد أبيه عليه الآية تقول: إن الدليل على أنه الإمام الشرعي بعد أبيه عليه الآية تقول: إن الهادي بعد علي عليه هو الحسن عليه في وإلا توقفت الهداية، وترك الناس في ظلمات الشك والجهل والخلاف.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الطبري؛ تفسير ابن كثير؛ تفسير الدر المنثور للسيوطي؛ مستدرك الحاكم ج٣ ص١٢٩؛ كنز العمال ج١ ص١٥٧، ج٦ ص١٥٧؟ مجمع الهيثمي ج٧ ص٤١.

#### ٣ آيات الغدير

هناك ثلاث آيات، أهمها آيتا إكمال الدين وآية البلاغ (أما آية السائل بعنذاب واقع في أول سورة المعارج فهي أقل أهمية في أصل الموضوع، ذكرتها في الكتابين المشار إليهما من قبل).

نصوص الآيات المباركة:

النص الأول: هو نص إكمال الدين.

جزء الآية المعني هو: ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فِلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فِي الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١).

الملاحظ في هذه الآية أن ما قبلها يتحدث عن محرّمات الطعام وغيرها ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ... ﴾؛

ثم يقول: ﴿الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ... ﴾؛ ثم يقول: ﴿فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

ومن الواضح أنه لا يمكن أن يكون يأس الذين كفروا ولا رضى الإسلام ديناً لهذه الأمور المحرمة.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٣.

# النص الثاني: الثانية ما نسميها آية البلاغ وهي:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١).

أما بديل ﴿ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ ﴾ فقالوا: إن المقصود بالرسالة هي الرسالة الإسلامية؛ وهو مردود بأبسط نظر، ونردّه بأمرين:

الأول، أن الجميع يقولون: إن هذه الآية من الآيات المتأخرة، فهل إن الله تعالى وجد منه والمرابع قصوراً في التبليغ؟ حاشاه والمرابع من ذلك، فمنذ اليوم الأول لم يألُ جهداً في ذلك لحظة من حياته حتى عانى ما عانى، فما معنى أنه بعد هذه السنوات الطويلة يأتى، فيأمره بتبليغ القرآن؟

# ثم نرده بالآتي:

إن كان بلّغ ما أنزل إليه -أي الرسالة- فإن الله تعالى يقول «بلّغ الرسالة»! إن الشخص «بلّغ الرسالة»! إن الشخص العادي لا يقول هذا الكلام، وليس البلغاء، فكيف بالقرآن الكريم على بلاغته العظيمة، وهذا كلام سيكون لا معنى له.

إذاً عندما يأمره ﴿ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴿ فَهُ وَيَتَكُلُّمُ عَمَا أُنْزِلَ بِشَيء محدد، وأن هذا الشيء إن لم تقم بتبليغه ﴿ وَإِنْ لَمْ

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦٧.

تَفْعَلْ ﴾ فكأنك لم تبلغ الرسالة كلها ﴿فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتُهُ ﴾. فماذا يعني هذا الربط مع الرسالة؟

يعني أنك إذا بلّغته فالآن صارت الرسالة قد بُلّغت، و ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسْلامَ وَيَنكُمْ وِينكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الاسْلامَ وِينًا ﴾ (١)، أي أن الآية ٦٧ من سورة المائدة هي التي تلقي الضوء على الآية ٣ من نفس السورة المباركة.

فإذا بلّغت الرسالة كاملة فعندها فقط قد حصل رضا الله تعالى بالإسلام ديناً بعد أن أكمله، وأتم النعمة، وبذلك فقط يمكن القول ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ ﴾.

الآن قد تم الدين بشكل لم يعد هناك معه مجال للنيل منه بعد رسول الله والله والنين الذه هذه الله والنين والمناه العدير حيث نصب والنين عليا عليا عليا عليا عليا عليا والما في المحجمة في السنة العاشرة من الهجرة. وكانوا قبل ذلك يقولون: إذا مات محمد فنحن نفعل ما نشاء؛ أما الآن فلا، فقد نُصّب التمة من بعده، فأصبح هناك يأس في الذين كفروا أن يفعلوا شيئاً بعده والنين المناه والنين فعلوا شيئاً بعده والنين الناه والنين فعلوا النين كفروا أن يفعلوا النين النين فعلوا النين فعلوا النين فعلوا النين كفروا أن يفعلوا النين النين كفروا أن يفعلوا النين فعلوا النين النين فعلوا النين النين فعلوا النين الني

وعندما وقف الرسول والمسلكم في الغدير قام أولاً بإشهاد الناس «ألستُ بأولي والنّبي أولي أولكي والنّبي أولي

<sup>(</sup>١) المائدة:٣.

بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ (۱)، فقالوا: «بلى يا رسول الله»، عندها قال مُشْرِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ (۱)، فقالوا: «بلى يا رسول الله»، عندها قال مُشْرِينَ : «فَمَنْ كَنْتُ مَولاهُ فهذا عليُّ مَولاه»، وهو رافع يدعلي عَلَيْهِ منا جعل لعلي عَلَيْهِ الولاية على كل مسلم مقدمة على ولاية ذلك المسلم على نفسه، فيأمرك بأمر فيه هلاكك، وأنت لا يجوز أن ترمي بنفسك إلى التهلكة، فإذا جاء الأمر ممن له الولاية فعليك أن تفعل ذلك.

وكما في غيرها، نقول: إن ولاية على عليه النبي المعتمد تمتد إلى ولاية الحسن عليه المعتمد المعتمد من قبل الله تعالى في تبليغ الشريعة كما في حراسة الشريعة. فآيات الغدير من أهم آيات إمامة الحسن عليه وبالتالي موقعيته في الدين.

### بعض مصادر البحث:

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

الطبري في تفسيره ج٣ ص٤٢٨؛ الثعلبي في تفسيره؛ الفخر الطبري في تفسيره ج٣ ص٣٦؛ الآلوسي في تفسيره ج٦ ص٣١؛ الرازي في تفسيره ج٣ ص٣١؛ الآلوسي في سننه ج١٠ أحمد بن حنبل في مسنده ج٤ ص٣٨١؛ البيهقي في سننه ج١٠ ص٤١؛ الهيثمي في مجمع الزوائد ج١ ص٩ وغيرها؛ البخاري في

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٦.

تاریخه ج۱ ص ۲۷۷ روایی ۱۹۱۱، ج۶ ص ۱۹۳ وروایی ۲۵۸۱، ج۳ ص ۲۶ روایی ۲۲۷۷؛ الذهبی فی تذکرة الحفاظ ج۱ ص ۲۰، ج۳ ص ۲۶، ۱۰ الشهرستانی فی الملل والنحل؛ ابن عساکر فی تاریخ دمشق من عشرات الروایات فی الأجزاء ۱۳، ۱۸، ۲۵، ۲۲؛ سیر أعلام النبلاء ج۸ ص ۳۳۶ و ج۱۲ ص ۳۲۸ و ج۹۱ ص ۳۲۸ و غیرها؛ السمهودی فی وفاء الوفا بأخبار دار المصطفی ج۲ ص ۱۷۳.

## ٤ آيتا أولي الأمر

نص الآيتين الكريمتين:

الآية الأولى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (١)؛ وهذه آية عامة في الأمر بالطاعة.

الآية الثانية: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُ مُ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُ وَالْبَوْ وَلَوْ وَلَوْ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُ مُ لَعَلِمَ أُولِي الأَمْرِ مِنْهُ مُ لَعَلِمَ أُالَّدِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُ مُ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُ لُا لَا بَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلا قَلِي لا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلا قَلِي لا تَبَعْتُ مُ الشَّيْطَانَ إِلا قَلِي لا تَبَعْتُ مُ الشَّيْطَانَ إِلا قَلِي لا تَلِي لا تَبَعْتُ مُ السَّابِ لهذه الطاعة.

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٨٣.

فما نفهمه هنا هو الآتي:

أولاً: أن طاعة أولي الأمر طاعة دون شروط؛ لأنه لم يذكر شرطاً، ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾، فلم يقل أولي الأمر منكم «إن عدلوا» مثلاً، أو «إن لم تفعلوا كذا».

والثانية أيضاً ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَا عَلِمَهُ النَّامِ وَالْمَ أُولِي الأَمْرِ هِنْهُمْ الْمَالِكُ اللَّمِ الْمَالِمُ اللَّهِ الْمَالِمُ اللَّمِ اللَّهُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّهُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّهُ اللَّمِ اللَّهُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّهُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُعَلِي الْمُعَلِي اللَّمِ اللْمُعَلِّلِي اللْمُعَلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعَلِّلْمِ اللَّمِ اللْمُعَلِّلْمِ الللْمُعِلَّلِي اللْمُعَلِّلِي اللَّمِ اللْمُعَلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعِلَّلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعَلِّلِي الللَّمِ اللْمُعَلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعِلَّلِي الْمُعِلَّلِي الْمُعَلِّلْمِ الللَّمِ الللَّمِ اللْمُعِلَى الْمُعَلِّلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعَلِّلْمِ اللْمُعِلَّلِي الْمُعَلِّلِمِ اللْمُعَلِّلِمِ اللْمُعَلِّلِمِ اللْمُعَلِّلْمُعِلْمُعِلَّلِمِ اللْمُعَلِي الْمُعَلِّلْمُعِلَّلِي الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمُعِلَّلِمِ اللْمُعِلِي الْمُعِلَّ الْمُعِلِي

ثانياً: أولو الأمر هؤلاء يتوفرون على العلم الشرعي الذي يستطيعون الاستنباط منه لمعرفة ماذا يفعلون؛ فلم يقل الذين يعلمونه، أو كيف يتصرفون، ولكن الذين يعرفون «الاستنباط».

# البيان الرسولي إلى الأمة:

إننا نذهب إلى أن هؤلاء هم أئمة أهل البيت عليه الاثناعشر بدءاً من علي بن أبي طالب عليه من علي من علي طالب عليه من علي الرسول والمناتهم الفريدة وموقعيتهم في الدين سواء:

في تفسير الآيات (التطهير، المباهلة، المودة) التي ذكرناها آنفاً، أو من خلال السيرة النبوية والسنة النبوية بشكل عام.

إن البدائل المطروحة أو الوجوه لتفسير الآية خمسة:

أن أولي الأمر هم أمراء السرايا والغزوات، أو هم العلماء، أو

هم الأمراء والولاة، أو هم أهل الرأي من الصحابة، أو هم القوّام على الناس والآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر.

وهذه مردودة؛ لأن هؤلاء كلهم عدا «القوام على الناس» الإجماع على أن طاعتهم مشروطة بطاعة الله وعدم معصيته، فحتى المفسرين الذين رووا هذه الوجوه قالوا: إن الطاعة لهؤلاء تكون في المعروف فقط، ويذكرون معها الحديث «لا طاعة لمَخلُوقٍ في مَعصِيةِ الخالِق»(۱).

الملاحظة الثانية هي أنك إذا نظرت إلى البدائل فلا تجد أحداً على البعهد النبوي تنطبق عليه غير علي عليه إ

- ♦ فقد كان من أمراء السرايا والغزوات، بل هو الأمير عليهم حتى أنه عندما كان رسول الله والله وال
- ♦ وهو أيضاً من العلماء بل هو باب مدينة العلم، وهذا كله
   بتزكية الرسول والمشائد.
  - ♦ وهو من الأمراء والولاة، حيث كان الخليفة بعد ذلك.
- ♦ وهـو مـن أهـل الـرأي مـن الصحابـة، بـل هـو أعلاهـم حتـى فـي زمـان الخلفـاء.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج٥، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) مصنّف ابن أبي شيبة كتاب الفضائل ج١٨ ح٣٢٧٨٢، ورواه ابن عساكر في تاريخ دمشق، باب على بن أبى طالب.

♦ وهـو مـن القُـوّام علـى الناس والآمريـن بالمعـروف والناهيـن
 عـن المنكـر حقـاً؛ لأنـه أول الأمـة المسـلمة فـي دعـاء إبراهيـم
 وإسـماعيل المينالاً.

وأجمعُ معها آية الولاية التي مرت آنفاً ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَهُمْ وَرَكِعُونَ ﴿() والتي قالت معظم التفاسير إن لم يكن جميعها: إنها نزلت في شأن علي عيه عندما تصدق بالخاتم، وهو في حالة الركوع، فتجد أن آيتي أولي الأمر لا تنطبق إلا على علي عيه شما أنهم الأئمة من ولده المها لأنهم العلماء الكاملون وأولو الرأي والآمرون بالمعروف الناهون عن المنكر دون خطأ أو خطيئة، وأولهم صاحب موضوعنا هنا الإمام الحسن بن علي عيه.

أخيراً هناك آية تتعلق بقضية أولي الأمر، ولكن من هم هؤلاء؟

لو ذهبت إلى الآية ٦٧ من سورة الحج، يقول تعالى: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلا يُنَازِعُنَّكَ فِي الأَمْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدًى مُسْتَقِيمٍ ﴾.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥٥.

التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾(١)، وهذه الآية تقول ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ فَاسِكُوهُ فَلا يُنَازِعُنَّكَ فِي الأَمْرِ... ﴾ فلا هنا «ناهية»، أي لا تنازعونه.

برواية عن عبادة بن الصامت (رضي الله عنه) الصحابي الأنصاري ومن كبار من بايع رسول الله والله والتقيير في العقبة (في أكثر الروايات يقول الذين بايعوا رسول الله والتقيير «أن نمنعه مما نمنع منه نساءنا وأطفالنا»)، قال:

«بَايعْنَا رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم علَى السَّمعِ والطَّاعةِ في العُسْرِ واليُسْرِ، والمنشَطِ والمكرَهِ، وعلى أثرةٍ علينا، وعلى أن لا نُنازعَ الأمرَ أهلَهُ إلَّا أنْ تروا كفرًا بواحًا عندكم مِنَ اللهِ -تعالَى-فيه برهانٌ، وعلى أنْ نقولَ بالحقِّ أَيْنَما كنَّا لا نخافُ في اللهِ لؤمةَ لائم »(٢).

# مهم جداً جداً؛ كيف؟

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) وهـ ذا حديث مهـم جـداً أخرجـه البخـاري في صحيحـه، ح٥٦ ٧٠ ومثلـه على اختـلاف يسـير ح٧١٩٩ مسـلم فـي صحيحـه ح١٨٤٣.

#### بعض مصادر البحث

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الطبري؛ مصنّف ابن أبي شيبة كتاب الفضائل ج١٨ ح٢٧٨٢؛ ابن عساكر تاريخ دمشق، باب علي بن أبي طالب؛ صحيح البخاري ح٥٦٠، ح١٩٩٧؛ صحيح مسلم ح١٨٤٣.

### المجموعة الثالثة: ما يتعلق بالإمام عَلَيْكَالِمُ في موضوع الآية

### ١- آيات الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عليها

﴿ وَإِذْ يَرْ فَعُ إِبراهِيم الْقُواعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسماعيل رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِي الْمَعْ مُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزكِيهِمْ فِي مِنْ الْعَرِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبراهِيم إِلا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمُ قَالَ أَسْلَمْ قَالَ أَسْلَمْ قَالَ أَسْلَمْ قَالَ أَسْلَمْ قَالَ أَسْلِمُ قَالَ أَسْلَمْ وَيَعْقُوبُ يَا قَالَ اللّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

هذه الآيات من سورة البقرة وموضع الكلام هو الآية ١٢٩: ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ ﴾.

وهذا فيه بحث طويل، فصلناه في كتاب «الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل المهلماً» ويجدر بكل باحث الاطلاع عليه؛ أذكر هنا إشارات خاطفة تعطي فكرة عن علاقة الإمام الحسن عليه بالآيات المباركة.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٧ - ١٣٢.

### المعنى السائد عند المسلمين

الكثير يذهبون إلى أن «الأمة المسلمة» هي الأمة الإسلامية جميعها، أي المسلمون على اختلاف أعراقهم ومذاهبهم ومشاربهم. ولكن هذا لا يمكن أن يكون؛ لأن هذه الأمة المسلمة المقصودة في آية دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه الألاهي من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه الألاه وبالتالي فلا يمكن أن يكون والمقصود هو الأمة الإسلامية كلها.

وبالتالي فإن هذه الأمة المسلمة المقصود منها جماعة من تلك الذرية كبرت أو صغرت، وبالتأكيد هي من ذرية إبراهيم وإسماعيل المنها (وهو معنى نجد استخدامه في لغة العرب كما في القرآن الكريم: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ في القرآن الكريم: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ...﴾ (١)، وهي واضحة في أن «الأمة من الناس» التي كانت عند مورد الماء والتي لا بد أنها مجموعة صغيرة من الأشخاص).

# تسمية الذرية من لدن إبراهيم عليه حتى نزول القرآن

إذا ذهبنا إلى سورة الحج الآية ٧٨، فالله تعالى يخاطب، فيقول:

﴿ وَجَاهِدُوا فِي الله حَقَّ جِهَادِهِ هُ وَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم هُ وَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونُ وَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُ وا شُهدَاءَ عَلَى قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونُ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُ وا شُهدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُ وا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُ وا بِاللهِ هُ وَ مَوْلا كُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾.

<sup>(</sup>١) القصص: ٢٣.

موضع الشاهد هنا:

- ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ ﴾ اصطفاكم، ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إبراهيم ﴾، إذا يخاطب ذرية إبراهيم عَلَيْكِمْ حصراً.

﴿ وَفِي هَذَا ﴾ أي في القرآن: هذا الكلام هنا بعد نزول القرآن.

الخلاصة: أننا نجد دعاء إبراهيم وإسماعيل التهالي في مجموعة آيات فيها هذه الآية المباركة، نقرؤها ثم نقرأ ثلاث آيات مشابهة لها، مشابهة جداً، ولكنها غير متطابقة.

# الإمام الحسن عليسكا والآيات المباركة

بما أن الدليل قام على أن هناك مجموعة في الأمة الإسلامية من ذرية إبراهيم وإسماعيل المهالا سماها هذان النبيان المهالا «أمة مسلمة» وعلى الدرجة الأعلى من الإسلام والتسليم لله تعالى (حيث دعا النبيان المهالا الله أن يصلا إلى تلك الدرجة الأعلى)، وقام الدليل على أن هناك مجموعة محددة باثني عشر خليفة/ أميراً/ قيماً (كما سيأتي في فصل الإمام الحسن عليه في السنة) بها يكون الدين عزيزاً، فإننا نستطيع القول بكل ثقة: إن هذه الأمة هي هؤلاء الاثنا عشر،

خصوصاً وأنه لم يدع أحد من الناس غيرهم المهلل تلك المكانة السامية، كما لم تدع فرقة من فرق المسلمين أن عندها اثني عشر إماماً غير الإمامية الاثني عشرية (بحيث أن اسمهم اشتق من تلك العقيدة، فإن الإمام الحسن عيم هو الرجل الثاني في سلسلة الاثني عشر المهل – فتكون الآيات المباركات تشمله... ويا لها من منزلة عظمى تلك التي تربط الحسن عيم بأبي الأنبياء إبراهيم عيم ولا ولده إسماعيل عليه وبالخصوص وهما يبنيان البيت الحرام، في صلة متصلة بمركز التوحيد ومنطلق الرسالة المحمدية.

#### ٢\_ خير أمة أخرجت للناس (من الدعاء أعلاه)

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ ﴾ (١).

## تحليل الآية

♦ القول الشائع السائد لهذه الآية، أن «الأمّة» هي الأمة الإسلامية، أي جميع من قال أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، فهو من ضمن هذه الأمة، ومجموع هؤلاء هي هذه الأمة التي هي ﴿خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾. وهو قول باطل، يتضح بطلانه من أنه لا يمكن أن يكون جميع المسلمين يتصفون بهذه الصفات الثلاث: الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والإيمان بالله.

<sup>(</sup>۱) آل عمران:۱۱۰.

## بدائل أخرى ليست مشهورة

جاء المفسرون ببدائل أخرى، ولكنها لم تشتهر بين الناس، فلا تسمعها منهم:

أن خير أمة أخرجت للناس هم المهاجرون، أو هم الصحابة كلهم، أو أنهم المسلمون كلهم؛ لأنهم أكثر الأمم استجابة للإسلام، أو بشكل مشابه أنهم المسلمون؛ لأنهم آخر الأمم وأكرمها على الله، أو وهذا بديل عجيب حقاً – أنهم ابن مسعود وسالم مولى أبي حذيفة وأُبيّ بن كعب ومعاذ بن جبل، أي وضعها في أربعة فقط هم خير أمة أخرجت للناس!

على أن من يقبل التشخيص بأربعة رجال فعليه أن يقبل تشخيصنا، ونقول: إنهم أئمة الهدى المهللا من آل محمد، أو الأئمة الهيلا والزهراء عليه أي المعصومون من أهل بيت محمد والمهللة والزهراء عليه أي المعصومون من أهل بيت محمد والمهللة العترة الهادية التي قارنها بالكتاب؛ فمن يقبل أربعة ممن (أ) لم يقبل أحد بكمال أفعالهم تماماً (ب) وعدم تجانس مواقفهم في الأحداث (ت) وليس لهم هذه المنزلة حتى عند المسلمين عموماً، مقارنة مع منزلة أهل البيت الهيك ، فعليه أن يقبل هذا من عندنا.

وهناك بديل آخر يقول: إن المعنى: أنتم خير أمة إذا كنتم بهذه الشروط، ولكن النص يقول ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ ﴾ أي أخرجت بالفعل أمة اتصفت بهذه الصفات.

#### بعض مصادر البحث

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير أبي جعفر الطبري؛ تفسير السعدي.

### ٣ ـ آية مع الصادقين

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١).

قال: هذه الجماعة الصادقة أبداً، ولم يقل كونوا مع الصادقين في حالة كذا، بل كونوا مع الصادقين إن لم يفعلوا كذا. إذاً هي جماعة لا تخرج عن إطار الصدق مطلقاً.

كالعادة، ولحرف الناس عن التفسير الصحيح، فإنهم جاؤوا بتفسيرات أخرى:

أوردوا وجوهاً في التفسير غير ما نذهب إليه:

أن الصادقين هم الأنبياء، أو محمد والسلام وأصحابه، أو المهاجرون الصادقون، أو أبو بكر وعمر وأصحابهما.

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١٩.

### جميع الوجوه باطلة! لماذا؟

الأنبياء هم الصادقون أبداً، لكن الآية موجهة إلى المسلمين بعد نزول القرآن، فما معنى أن يكونوا مع الأنبياء الميلا الذين مضوا؟

وأما الصحابة فليسوا كلهم صادقين، فبعضهم كندّب بعضاً، فكيف تجمع النبي والملكم الصادق أبداً مع الذين يصدقون، ويكذبون؟!

وأما أبو بكر وعمر فقد اختلفا في حضرة رسول الله والله والله وعلت أصواتهما أصلاً، وهذا يدل على أنهما ليسا على تمام الصدق الذي حوله خلاف. (هذا غير تكذيب الزهراء عليها للخليفة الأول في قضية ميراث الأنبياء عليها ).

هذا طبعاً عن الصدق القولي، ولكن الصدق أبداً هو في القول والفعل. فإذا أردنا النظر في مواقف الرجلين نجد أن بعضها لا ينسجم مع الصدق. فالصدق يعني مبايعة رسول الله الشيئة على الثبات في المعارك ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَخُفًا فَلا تُولُّوهُمُ الأَذْبَارَ ﴿ (١)، وقد ولّيا الأدبار في أُحد، وولّيا الأدبار في حُنين، وعليه، فلا يمكن أن يكونا صادقين صدقاً مطلقاً.

كذا الأمر، بل أوسع، مع التفسير بالمهاجرين كلهم.

<sup>(</sup>١) الأنفال: ١٥.

فإذاً في الآية المباركة قيد البحث، فإن ﴿الصَّادِقِينَ ﴾، إما هم المَهُ اللهُ على أو على أقل تقدير إذا كانت تقول: كونوا مع أي صادق، أنهم المَهُ المصداق الأعلى لذلك.

وبما أن إمامنا الحسن عليه هو الامتداد الشرعي لأبيه، ولنفس المواصفات الضرورية لموقعيته في الدين، وكما قال أبوه أمير المؤمنين عليه واصفا العترة الهادية «ألسنة الصدق»(۱)، فكأن الصدق عندما يتحدث فإنهم عليه هم الناطقون، فإن هذه الآية من الآيات التي تشمله عليه بكل تأكيد.

<sup>(</sup>١) راجع كتابي «أنزلوهم بأحسن منازل القرآن» المنطلق من خطبة لعلي علي السف فيها العترة الهادية أنهم أعلام الدين وأزمة الحق وألسنة الصدق.

### بعض مصادر البحث

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الطبري؛ تفسير ابن كثير الدمشقي؛ الصواعق المحرقة لابن حجر الهيثمي، آيات أهل البيت المهللاً.

## ك فاسألوا أهل الذكر

نص الآية المباركة: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رِجَالا نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ. بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ. بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١).

## ما هو الذكر؟

المعنى العام هو كل ما يُذكّر بالله تعالى، وتفاصيل العلاقة به.

والمعنى الخاص هو ما ذُكِر في القرآن، ما نزل في الذكر، الذكر، الذي أنزل عليه والمعلقة أي القرآن.

السؤال الأول: «من هم الذين لا يعلمون؟»

والسؤال الثاني: «من هم أهل الذكر الذي يتوجهون إليهم بالسؤال؟»

<sup>(</sup>١) سورة النحل:٤٣-٤٤.

إن كل من لا يعلم ولو بنسبة ١٪ ينطبق عليه «لا يعلمون». فهذا الشخص سيكون عليه في هذا المحدود من العلم مهما صغر أن يسأل أهل الذكر. إذاً الذين لا يعلمون هم جميع الناس إلا قليلاً.

أما من هم أهل الذكر الذين يتوجه إليهم بالسؤال؟

فتكفي رواية ابن كثير (في تفسيره):

«وكنذا قول أبي جعفر الباقر عَلَيَكِم: "نَحْنُ أَهْلُ الذِّكر"»، إذاً الأَئمة عَلَيَكِم هم أهل الذكر.

#### بدائل متعددة

هناك وجوه لتشخيص من هم أهل الذكر، بعضها معقول من سياق الآيات ومن فعل الآيات.

ثمانية من هذه الوجوه التي ذكروا: أنهم أهل التوراة، أو أهل الكتاب، أو أهل العلم بأخبار الماضي، أو اليهود والنصارى تحديداً، أو مؤمنو أهل الكتاب، أو أهل القرآن، أو أهل العلم، أو كل من يُذكر بعلم أو تحقيق. وهذان الأخيران «أهل القرآن» و «أهل العلم» هما المعقولان من هذه الوجوه، لأن هذا يمتد إلى سائر الأسئلة التي يمكن للمسلم أن يسألها.

والمسلم يذهب إلى سؤال من عنده شيء من العلم في قضية ما، فيجب طبعاً أن يكون هناك وثاقة في علميته، مصدريتها، درجتها، أي أن هناك معايير.

## المصداق الأفضل

أفضل مصداق هو الوارد في رواية أبي جعفر الباقر عَلَيْكُمْ «نَحْنُ أَهْلُ الذِّكْر».

ولكن في هذه الحالة ينطلق السؤال: هل هناك من توفروا على العلم بدرجة ١٠٠٪ كما هم هؤلاء المهللة بحيث لم يحتاجوا إلى السؤال؟

نحن لا نجد أن أحداً، من أكابر الصحابة نزولاً، من ادّعى لنفسه ذلك، كما لم نجد من ادّعى لهم ذلك. وحدهم أئمة أهل البيت عليه من ادّعوا ذلك، إضافة إلى أنه ادّعاها لهم أصحابهم من شيعتهم، وهذا فارق مهم أنهم يدّعونها، ولا يوجد من يستطيع أن يتهمهم بالكذب، ونحن أيضاً ندّعيها لهم.

## روايات أخرى

وهو قول الباقر عليه أيضاً عندما سئل «إن من عندنا يزعمون أن قول الله عز وجل: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ أنهم اليهود والنصارى»، قال: «إذاً يدعونكم إلى دينهم!» ثم أردف وهو يشير إلى صدره: «نحن أهل الذكر ونحن المسؤولون»(۱)، ومثله ما عن الرضاع المسؤولة).

ومثله قول الصادق عليسي (٣).

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١، ص١١١، رواية ٧.

<sup>(</sup>٢) رواية ٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج١، ص٢١، رواية ٢.

#### بعض مصادر البحث

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير الطبري؛ تفسير ابن كثير؛ تفسير القرطبي؛ الكافي، ج١ باب «إن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤالهم هم الأئمة عليهم السؤال».

#### ٥ آية الحسد

نص الآية الكريمة: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾(١).

# تفكيك المجاهيل في الآية الكريمة

الآية لا تصرح لا باسم الحاسدين ولا من هم المحسودون ولا بموضوع الحسد.

الاستفهام: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ ﴾، هذا استفهام استنكاري، لأنه يأتي بالجواب عليه مباشرة ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ؟ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾. أي لماذا تحسدون هؤلاء على ما آتاهم الله؟ مثل ما

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٥.

آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة والملك العظيم، آتينا هؤلاء الذين تحسدونهم.

هنا التفسير الذي يناسب والذي نفهمه مباشرة عندما يقول مشل ما آتينا آل إبراهيم فلماذا تحسدونهم؟ لا بد أن يكون هؤلاء المحسودون هم المقابل لآل إبراهيم عليه في أمة محمد والمشائد، وإلا تسقط الحجة.

## لقطة قرآنية معجزة

والآية، عندما جمعت الكتاب والحكمة ثم فرقت الملك العظيم بقول «آتينا» ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾، فلأن القرآن دقته معجزة، دقته تأخذ بالألباب – لماذا فرّق؟

وقد حصل أن الأمة قد أدارت ظهرها لآل محمد والمسالية الهذه الذرية من ذرية إبراهيم وإسماعيل الميالية فلم تستطع أن تسلبها العلم والحكمة الأنه مستحيل، ولكنها سلبتها الحكم.

يقول الإمام الصادق عليسيم «نَحنُ المَحسُودُون»(١).

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الكافي، ج١، باب أن الأئمة اليَّكُ ولاة الأمر وهم الناس المحسودون، رواية ٢؛ وقريب منها رواية ٤.

#### وجوه تفسيرية باطلة

يقول البعض: إن المحسودين هم النبي الشيئة حصراً. وهذا باطل بكل وضوح؛ لأنه لو كان المحسودون هو رسول الله الشيئة «وآتينا إبراهيم العلم والحكمة» ولا يقول «آتينا آل إبراهيم»، فمن يقابل محمدًا الشيئة هو إبراهيم عليه ومن يقابل آل محمد الشيئة هم آل إبراهيم عليه على ما الذي يمنع القرآن من قول ذلك، كأن يقول: «أم يحسدون النبي على ما آتاه الله من فضله»؟

الوجه الآخر أن المحسودين هم المسلمون عموماً. وهذا طبعاً باطل. إذ ليس جميع المسلمين هم من أوتي العلم والحكمة.

فمثل هذه الوجوه التي تتكلف تفسيرات واضحة البطلان تدلك -ببساطة- أنها ما أريد بها إلا الجد والاجتهاد في كتمان موقعية أهل البيت سلام الله عليهم.

تلك الموقعية التي يقف إمامنا الحسن المجتبى عليه الثاني بعد أبيه عليه في تلك السلسلة الذهبية السامية، التي حسدها البعض من المسلمين الأوائل، فكادوا لها كيداً عظيماً، وجرى ما جرى عليهم عليه وعلى الأمة الإسلامية والبشرية جمعاء نتيجة ذلك الحسد، الذي نتج عنه المنافسة على الخلافة الدنيوية، والتي منعت الخلافة الدينية -الإمامة - من أن تمارس دورها كما أراد الحق تبارك وتعالى... كما أراده بخطته التي وضعها أمام الناس ولكن مع فتح باب التمحيص بالفتنة، لأن الدنيا دار تمحيص وليست الموقع النهائي للعباد.

#### بعض مصادر البحث

فيما يلي ذكر بعض مصادر الروايات التفسيرية أو آراء المفسرين، سواء المؤيدة لما ذهبت إليه أو المخالفة له أو المعارضة له، التي تضمنها البحث أعلاه:

تفسير أبي جعفر الطبري؛ تفسير السعدي؛ كتاب الكافي للشيخ الكليني.



الإمام الحسن عيس في السنة



#### تقديم

أكرر ما قلته في بداية الفصل السابق - بما يتناسب مع أهداف الكتاب في الإلفات إلى الأدوار المهمة للإمام الحسن عليه فإن الإلفات إلى موقعيته عليه في الدين لا بد منها كدليل على حجية مواقفه في التشريع. ذلك أن موقعية الشخص لها المدخل الأول في أخذ ما جاء منه وعنه أو رده...

وبما يتناسب مع حجم الكتاب، فإن هذا الإلفات سيكون بإطلالات سريعة على الأحاديث النبوية الشريفة المتعلقة بإمامنا المجتبى عليه الأفإن البحث المخصص للأدلة على موقعيته في الدين عليه أن يستطرد في هذه الأحاديث الشريفة.

فمن أراد الاستزادة، فإن في كتابي «العودة إلى الأصل - إلى آل محمد والله والله والله الأمة المسلمة في دعاء إبراهيم وإسماعيل عن هذه الأحاديث الشريفة ومناقشات وإثارات جديدة، وربما عرض بطريقة جديدة فيما أحسب(١).

<sup>(</sup>١) الكتابان مع غيرهما على موقعي على الأنترنت - موقع «العودة إلى الأصل».

#### بخصوص الروايات الحديثية

هذه أكثر انطباقاً من الآيات القرآنية على منزلة الإمام الحسن عليه وموقعيته في الدين؛ لأن الأحاديث النبوية إنما هي البيان الرسولي للقرآن الكريم، وبالتالي فإنها تكون بشكل يخصص ما يكون عاماً في القرآن أو يوضح المطلوب من آية قرآنية هي تخصص شخصاً أو أكثر، ولكنها نزلت بالعموم من أجل تركيز الإطار الشامل للآية كآية من آيات القرآن العظيم التي تحيط بالمفاهيم أولاً ثم بالمصاديق ثانياً سواء أصرّحت بها أم لا.

طبعاً، الروايات الحديثية فيها جانب التعارض بين الروايات، ما يدخل البحث في دهاليز علم الرجال أو الجرح والتعديل الذي يلاحظ السند، والذي ظلمت فيه المتون التي تتوافق مع القرآن، ولكنها أهملت، أو ظلم القرآن من خلال متون «صح» إسنادها كما يقول علماء الحديث رغم أنها تتعارض بشكل واضح مع القرآن، الأمر الذي يعلمنا لماذا جاء الأمر من النبي المائية والأئمة المهالا بعرض الروايات على القرآن، ما يعني عرض متون الروايات.

إن التعارض في الروايات التي تتعلق بأهل البيت اليه كثيراً ما يكون بسبب وضع روايات تعارض الروايات الصحيحة التي نطق بها المصطفى واليه وهذا كان من نتاج السياسة التي ضربت موقعية أهل البيت المهم في وقت مبكر جداً بعد وفاة النبي والتعارض من شأنه أن يشكك الناس في جميع الروايات

المتعارضة، فتتأثر الرواية الصحيحة سلباً، وربما تقع صريعة بالكلية.

على أن الله تعالى ﴿غالبُ على أمره ﴾(١)، وبالتالي لا بد أن يُظهر حقيقة أوليائه العظام المنه وإلا تأثرت حجته على خلقه في المرجعية الشرعية بعد النبي النهائة، فمهما فعل الوضاعون فإن أحاديث النبي النهائة استطاعت أن تخرج منتصرة عند البحث... نعم، لا نجدها قد انتصرت في الأثر على عموم الأمة، ولكن هذا ليس من نتاج البحث العلمي ولكن من نتاج التعصب – وبعبارة أخرى: ليست بسبب التحكيم العقلي، ولكن بسبب التحكيم العقلي، ولكن بسبب التحكيم العامة الظن بهم، وكما قال أمير المؤمنين عليه الذين يحسن العامة الظن بهم، وكما قال أمير المؤمنين عليه الدين عقل أسير تحت هوى أمير (٢).

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) موسوعة أحاديث أهل البيت، الشيخ هادي النجفي، ج٧ رواية ٨٦٢٢.

#### المجموعة الأولى: ما يتضمن الإمام الحسن عَلَيْكِمْ بشكل مباشر

### ١ سيد شباب أهل الجنة

أخرج أصحاب الكتب الحديثية حديث رسول الله والمسائد الشهير: «الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة»(١).

وفي لفظ فيه زيادة «وأبوهما خير منهما»(٢).

أقول: رويت الزيادة أعلاه في حديث أخرجه الهيثمي في المجمع ج٩ ص١٨٢ وفي ص١٨١، والحاكم في المستدرك ج٣ ص١٧٠ وآخرون، في عدة روايات أن أبا بكر رأى النبي وقد حمل الحسن عليه على عاتقه الأيمن والحسين عليه على عاتقه الأيسر فعرض أبو بكر أن يحمل أحدهما، فقال النبي وتعم المطيّ مطيهما، ونعم الراكبان هما، وأبوهما خير منهما» (").

أقول: ما فتئ النبي ينبه إلى منزلة على عليه الله منا يضيف «وأبوهما خير منهما» بلا مبرر آخر غير تنبيه أبي بكر أن علياً عليه أعلى منزلة من هذين اللذين يركبهما النبي والمالية على عاتقه الشريف؛ أو ربما كي لا

<sup>(</sup>١) صحيح الترمذي ج٢ ص٢٠٦ و٣٠٧، وغيره.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة باب فضائل أصحاب رسول الله والمالية ومستدرك الحاكم ج٣ ص١٣٩، وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) ذخائر العقبي ص١٣٠.

يعترض الذهن أن الحسنين عليه الله المن على النبي المنه والهما أفضل من على عليه الذي ليس من نسله المنهم فأراد التنبيه والموعظة.

#### ٢\_ الحسنان عليه الأسباط المن الأسباط

أخرج صاحب كنز العمال (١) قول النبي المسلم: «ولكل أمة سبط، وسبط هذه الأمة الحسن والحسين» وبلفظ: «الحسن والحسين سبطان من الأسباط»(٢).

أقول: نبه العلماء أن تسمية النبي المسلم المسلم والحسين على الأسباط لا يعني أنهما أولاد ابنته -حيث أن السبط يطلق على الحفيد، وإن كان على ولد البنت أكثر - وذلك لأن هذا من البديهيات التي يعرفها المسلمون جميعاً، لكنه أراد أن يربط بينهما وبين الأسباط الذين يعرفهم المسلمون من كتاب الله تعالى؛ وبما أن أولئك الأسباط من بني إسرائيل كانوا أنبياء معصومين في حين أن الحسنين المشاط من الأنبياء، فقد ثبتت باقي الصفات العامة للأسباط، وهي العصمة ووصاية النبين النبي وهذا يقود إلى المامتهما بالولاية العامة على المسلمين الذين لم تكن لهم هذه المنازل السامية كما لا يخفى. أي، يجب فهم كلام النبي الشي المسؤولياتها ليس من باب الفخر والمجاملات وغير ذلك لأنه الشي المسؤولياتها.

<sup>(</sup>١) كنز العمال، ج٢ ص٨٨.

<sup>(</sup>۲) ج٦ ص٢٢١.

## ٣\_ حديث في حب الحسن عَلَيْكَا في أن النبي وَالْمِنْكَارُ منه

من ذلك قوله واللهم إني أحبه فأحبه أو بزيادة في قوله واللهم إني أحبه فأحبه «١١)، أو بزيادة في قوله واللهم إني أحبه فأحبه وأحب من يحبه «٢١).

إن هذه المنزلة من النبي رَالَيُكُنَّةُ يصرح بها قول النبي رَالَّيُكَةُ: «هذا مني» (٣)؛ وفي رواية أخرى (٤): «هذا مني وأنا منه وهو يحرم عليه ما يحرم علي المناه علي المنه قاله للحسن أو للحسين عليه الله الماء الما

وكلمة النبي النبي المناه الامتداد النسبي، بل تعني أن ما يأتي به لا يمكن أن تقتصر على الامتداد النسبي، بل تعني أن ما يأتي به الحسن على المسن على النبي النبي النبي المنائة وبالتالي حث غير مباشر على اتباعه الأن في ذلك اتباع السنة. أما «أنا منه» فلا يمكن تفسيرها بالنسب، إذا هي تقول: وإني أوافق على كل موقف وقول وفعل له، وفي هذا التصريح بصحة أقوال وأفعال ومواقف الحسن عليه وبالتالى الأمر باتباعها جملة وتفصيلاً.

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى لابن سعدج١٠ ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب البيوع باب ما ذكر في الأسواق، والبخاري في كتاب بدء الخلق باب مناقب الحسن والحسين، وابن ماجة في باب فضائل أصحاب رسول الله والمستند.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج٤ ص١٣٢.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال ج٧ ص١٠٧.

### 2 ريحانتي من الدنيا

أخرج أصحاب السنن (١) قول النبي: «إن الحسن والحسين هما ريحانتاي من الدنيا».

وأخرج أحمد (٢) الحديث بتخصيص الحسن عليكم وحده: «إنه ريحانتي من الدنيا».

قالوا في هذا: إن الولد يسمى الريحان، وإنه يوجد منهما ريح الجنة، والريحان ما يستراح إليه أيضًا، وقيل: سماهما بذلك؛ لأن الولد يشم كما يشم الريحان.

وفي رواية أخرى يحدث النبي المراه فيها أم المؤمنين عائشة عن منزلة على وفاطمة والحسنين المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه

<sup>(</sup>١) البخاري في صحيحه رواية ٣٧٥٣، والترمذي في سننه باب مناقب أبي محمد الحسن بن علي بن أبي طالب والحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهما رواية ٧٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) المسند رواية ٢٠٥١٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار للمجلسي ج٣٧ ص٧٨.

#### ٥\_ إمامان قاما أو قعدا

وعن أبي سعيد، قال: قلت للحسن بن علي بن أبي طالب عليه ابن رسول الله لم داهنت معاوية وصالحته، وقد علمت أن الحق لك دونه وأن معاوية ضال باغ؟ فقال: «يا أبا سعيد ألست حجة الله تعالى ذكره على خلقه، وإماماً عليهم بعد أبي عليه قلت: بلى؛ قال: «ألست الذي قال رسول الله والمناه الذي قال: «فأنا إذن الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا؟» قلت: بلى، قال: «فأنا إذن إمام لو قمت، وأنا إمام إذا قعدت»»(٢).

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر لأبى القاسم القمّى الرازي ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع للصدوق ج١ ص٢٠٠.

### المجموعة الثانية: ما يتضمن الإمام الحسن عَلَيْكِمْ من موقع الإمامة

#### ١\_ حديث الثقلين

وهو قول النبي المالية: «أيها الناس فإنما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربي، فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله، واستمسكوا به -فحث على كتاب الله، ورغب فيه - ثم قال: وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي،

وورد الحديث بألفاظ مختلفة كقوله والمسائية: «يا أيها الناس إني تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي»(٢).

ومنها قوله والمسكتم به لن تضلوا بعدي: أحدهما أعظم من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، ولن يتفرقا حتى يردا علي

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم رواية ٤٤٢٥.

<sup>(</sup>۲) صحيح الترمذي رواية ۱۷۱۸، والنسائي ص۹٦ رواية ۷۹، ومسند أحمد الروايات ۱۰۲۸ و ۱۲۸۲ و ۱۲۸۲ و ۱۲۸۲ و الدارمي رواية ۲۱۸۲، وغيرهم.

الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما»(١).

ومنها قوله المسلطية: «إني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وأهل بيتي، وإنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض»(٢).

وقوله والي الله عز وجل وعترتي؛ كتاب الله حبل ممدود من الثقلين: كتاب الله عز وجل وعترتي؛ كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإن اللطيف الخبير أخبرني أنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما»(٣).

وقد روى مسلم هذا الحديث الحاسم في روايات أربع، قال في إحداها أن النبي الملطقة قال الحديث في «غدير خُم» (ألمحت إلى بيعة الغدير في الفصل السابق بخصوص آية البلاغ)، وهذه هي الرواية التي ذكرناها أعلاه...

ففي باب فضائل الصحابة باب فضل علي بن أبي طالب رضي الله عنه حدث بسنده عن يزيد بن حيان... وذكر الحديث الله ي ذكرناه أولاً أعلاه..

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي عن زيد بن أرقم رواية ٢٧٢٠، والمتقي الهندي في كنز العمال ج١ ص١٧٢ حديث ٨٧٢ و٨٧٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ج٣ ص١٤٨ وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين أي البخاري ومسلم».

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده ج٣ ص١٧ -٢٦، وابن أبي شيبة في المصنف ج٧ ص٤١٨، وغيرهما.

وأخرج روايتين أخريين بألفاظ متشابهة.

ثم في رواية رابعة أنهم سألوه: «من أهل بيته؟ نساؤه؟ قال: لا، وايم الله! إن المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثم يطلقها، فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته أصله، وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده».

وإذا كان التمسك بكتاب الله من الأمور البديهية عند المسلمين فإن حديث الثقلين يجعل التمسك بأهل البيت الميلا بديهيا أيضاً. ولكن النبي والميلي الميلا لله في والدوران، لذا جاءت الأحاديث بألفاظ «التمسك» كأمر واضح من النبي والميلية. ففي حديث المستدرك(۱) يقول والميلية: «أيها الناس إني تارك فيكم أمرين لن تضلوا إن اتبعتموهما، وهما كتاب الله وأهل بيتي عترتي»، فالأمن من الضلال هو في «اتباعهما» لا القرآن وحده. ومثل ذلك ما رواه السيوطي الشافعي (۱)، عن طبقات ابن سعد ومسند أحمد بن حنبل ومعجم الطبراني.

فالمسألة ليست متروكة للناس، وإنما هو أمر واضح، بلحاظ:

أولاً: الحث على التمسك بكتاب الله، وبالتالي التمسك بمن جعلهم عدلاً للكتاب

ثانياً: قوله «انظروا كيف تخلفوني فيهم» أو «فإني سائلكم عن

<sup>(</sup>۱) ج۳ ص۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٢ ص٦.

اثنين...»، فإنه يقول للأمة: إنه سيطلع على كيفية تعاملهم مع الثقلين، وسيسألهم عنه يوم القيامة.

### ٢\_ الأمراء/ الخلفاء ١٢

وهو قول النبي المالية: «يكون بعدي اثنا عشر أميراً» أو «لا يزال هذا الدين عزيزاً إلى اثني عشر خليفة».

مما يلفت نظر كل باحث في موضوع الإمامة، ولاسيما فيما يعرضه شيعة أهل البيت المهلل من حجج يبنون عليها موقفهم العقدي من الإمامة، هو هذا العدد: ١٢. فإن حديث النبي المهللة، النبي المهللة على:

اثني عشر شخصاً يكونون بعده أمراء أو خلفاء أو قيمين، وفي بعضها توصيف لحال الدين في ظل هؤلاء الأمراء أو الخلفاء «لا يزال هذا الدين عزيزاً» أو «الإسلام لا يزال عزيزاً» أو «لا يزال الإسلام عزيزاً منيعاً» أو «لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة»؛

وفي بعضها الآخر توصيف لحال الأمة في ظل هؤلاء الاثني عشر «لا يزال أمر الناس ماضياً» أو «لا يزال أمر أمتي صالحاً».

وفي هذه الأحاديث حصر لانتماء الاثني عشر إلى قريش، وبعضها بنو هاشم، وفي بعضها الإشارة إلى خذلان الناس للاثني عشر «لا يضرهم من خذلهم»، وأنهم في الحصيلة النهائية منتصرون «ينصرون على من ناواهم».

## عدد الاثني عشر

قال جابر بن سمرة: سمعت النبي الشيئة يقول: «يكون اثنا عشر أميراً»، فقال كلمة لم أسمعها، فقال أبي: إنه قال: «كلهم من قريش»(۱).

جابر بن سمرة: سمعت النبي وَالْمُعْلَةُ يقول: «لا يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً»، ثم تكلم النبي وَالْمُعْلَةُ بكلمة خفيت علي، فسألت أبي: ماذا قال رسول الله وَالْمُعْلَةُ ؟ قال: «كلهم من قريش»(٢).

جابر بن سمرة: قال رسول الله والله و

قال والمسلطينية: «لا يـزال هـذا الديـن عزيـزاً منيعـاً إلـى اثنـي عشـر خليفـة، كلهـم مـن قريـش»، قيـل: ثـم يكـون مـاذا؟ فقـال والمسلطينية: «ثـم يكـون الهـرج»(٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج٤ ص١٧٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ج٢ ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج٢ ص١٠٧.

<sup>(</sup>٤) الترمذي ج٢ ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الأربعة إلا النسائي.

قال سماك بن حرب: سمعت جابر بن سمرة يقول: سمعت رسول الله والله والمالة والمالة

## فمن هم هؤلاء الاثنا عشر؟

الروايات أعلاه حددت العدد باثني عشر، ولكنها لم تشخصهم. ولكن هناك روايات متعددة تحدد في بعضها قسماً منهم، وفي البعض الآخر جميعهم الميالاً.

من هذه الروايات الصحيحة التي رواها الصدوق بإسناده عن الإمام الكاظم على أنه قال: «تقول في سجدة الشكر "اللهم إني أشهدك، وأشهد ملائكتك وأنبياءك ورسلك وجميع خلقك أنك أنت الله ربي والإسلام ومحمداً نبيي وعلياً والحسن والحسين وعلي بن الحسين ومحمد بن علي وجعفر بن محمد وموسى بن جعفر وعلي بن موسى ومحمد بن علي وعلي بن محمد وموسى والحسن بن علي بن موسى والحجة بن الحسن أئمتي، بهم أتولى ومن أعدائهم أتبرأ"»(٢).

وروى الشيخ الكليني عن الإمام الجواد عليه رواية بطلها الإمام الحسن عليه ومعه الحسن بن

<sup>(</sup>۱) صحیح أبى داود ج۲ ص۱۸۰.

<sup>(</sup>٢) الوسائل للحر العاملي ج٧ ص١٥.

على، وهو متكئ على يد سلمان، فدخل المسجد الحرام فجلس، إذ أقبل رجل حسن الهيأة واللباس، فسلم على أمير المؤمنين، فرد عَلَيْكَام، فجلس، ثم قال: يا أمير المؤمنين أسألك عن ثلاث مسائل إن أخبرتني بهن علمت أن القوم ركبوا من أمرك ما قضي عليهم وأن ليسوا بمأمونين في دنياهم وآخرتهم، وإن تكن الأُخرى علمت أنك وهم شرع سواء! فقال له أمير المؤمنين عَلَيْكَالِم: سلني عما بدا لك، قال: أخبرني عن الرجل إذا نام أين تذهب روحه؟ وعن الرجل كيف يذكر، وينسى؟ وعن الرجل كيف يشبه ولده الأعمام والأخوال؟ فالتفت أمير المؤمنين عَلَيْكِم إلى الحسن، فقال: يا أبا محمد أجبه! قال: فأجابه الحسن، فقال الرجل: أشهد أن لا إله إلا الله، ولم أزل أشهد بها، وأشهد أن محمداً رسول الله، ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنك وصي رسول الله والقائم بحجته -أشار إلى أمير المؤمنين- ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنك وصيه والقائم بحجته - أشار إلى الحسن، وأشهد أن الحسين بن علي وصي أخيه والقائم بحجته بعده، وأشهد على على بن الحسين أنه القائم بأمر الحسين بعده، وأشهد على محمد بن على أنه القائم بأمر على بن الحسين، وأشهد على جعفر بن محمد أنه القائم بأمر محمد، وأشهد على موسى أنه القائم بأمر جعفر بن محمد، وأشهد على على بن موسى أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمد بن علي أنه القائم بأمر علي بن موسي، وأشهد على علي بن محمد أنه القائم بأمر محمد بن على، واشهد على الحسن بن

علي أنه القائم بأمر علي بن محمد، وأشهد على رجل من ولد الحسين لا يكنّى، ولا يسمّى حتى يظهر أمره، فيملأها عدلاً كما ملئت جوراً، والسلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، ثم قام، فمضى، فقال أمير المؤمنين: يا أبا محمد اتبعه! فانظر أين يقصد؟ فخرج الحسن بن علي عينيه، فقال: ما كان إلا أن وضع رجله خارجاً من المسجد، فما دريت أين أخذ من أرض الله، فرجعت إلى أمير المؤمنين، فأعلمته، فقال: يا أبا محمد، أتعرفه؟ قلت: الله ورسوله وأمير المؤمنين أعلم، قال هو الخضر»(۱).

وهناك روايات من مصادر أهل السنة تحدد هؤلاء بأنهم علي وأولاده المينة التعد ضعيفة عندهم، ولكني أشير إليها؛ لأن هؤلاء الاثني عشر الذين تحددهم يتوافقون بالضبط مع الاثني عشر الذين يستنجون من روايات العدد أعلاه.

نذكر هنا روايتين مما أورده الشيخ سليمان القندوزي (١٢٢٠- ١٢٩٤هـ)، وهو شيخ حنفي، ولكن البعض لا يعتبره حجة على أهل السنة، لأنه متصوف ومن العلماء المتأخرين، من كتابه «ينابيع المودّة» وتعليقه عليها.

أخرج (٢) عن ابن عباس، قال: «سمعت رسول الله والمسلمة عن ابن عباس، قال: «سمعت رسول الله والمسلمة والمسلمة من ولد الحسين مطهرون معصومون»».

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودّة، ج٢ ص٥١٥ رواية ٩١٠.

وأخرج (۱) عن جابر بن عبد الله الأنصاري أن النبي النالي قال: «يا جابر إن أوصيائي وأئمة المسلمين من بعدي أولهم علي ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي المعروف بالباقر، ستدركه يا جابر، فإذا لقيته فأقرأه مني السلام، ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن محمد ثم علي بن موسى ثم محمد بن علي ثم القائم، محمد بن علي ثم القائم، السمه اسمي وكنيته كنيتي ابن الحسن بن علي ثم القائم،

قال الشيخ القندوزي(٢): «قال بعض المحققين:... لا يمكن أن يحمل هذا الحديث على الخلفاء من بعده من أصحابه لقلتهم عن اثني عشر، ولا يمكن أن يحمله على الملوك الأموية لزيادتهم على اثني عشر، ولظلمهم الفاحش إلا عمر بن عبد العزيز، ولكونهم غير بني هاشم في رواية عبد الملك عن جابر، وإخفاء صوته وفي هذا القول يرجح هذه الرواية، لأنهم لا يحسنون خلافة بني هاشم. ولا يمكن أن يحمله على الملوك العباسية لزيادتهم على العدد المذكور، ولقلة رعايتهم الآية ﴿قُلُ لا أسألُكُم عَلَيهِ أَجُراً الحديث على الأئمة الاثني عشر من أهل بيته وعترته وأثيه، لأنهم كانوا أعلم أهل زمانهم، وأجلهم، وأورعهم، وأتقاهم، وأعلاهم عن آبائهم عن آبائه عليه عن آبائه عن آبائه عليه عن آبائه عن آبائه عن آبائه عن آبائه عليه عن آبائه عن آبائه عليه عن آبائه عليه عن آبائه عن آبا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، باب ٩٥ من المناقب.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودة ص٤٤٦.

متصلاً بجدهم والشيئة، وبالوراثة، واللدنية، كنذا عرفهم أهل العلم والتحقيق، وأهل الكشف والتوفيق...».

وأردف: «ومما يؤكد إمامتهم الميك تتبع الحكام لهم في العهد الأموي والعباسي، مع عدم تصديهم لطلب الحكم والرئاسة، كل ذلك لما عرفه المسلمون لهم من الإمامة، لنص الرسول الأعظم ولك لما عرفه المسلمون لهم من الإمامة، لنص الرسول الأعظم الميهم. ومما هو جدير بالذكر: أن الإمام الحسن العسكري التشهد، وهو في الثامنة والعشرين من عمره الشريف، فكان الطلب الحثيث من الدولة في التفتيش عن ولده، حتى أنهم حبسوا بعض جواريه خوفاً من أن يكون لدى بعضهن حمل، كل ذلك لما علموه من أن الأئمة اثنا عشر وأن آخرهم قائمهم، وإلا ما معنى الطلب الشديد على طفل في الخامسة من عمره، وما مقدار معنى الدولة؟».

إن ما أشار إليه الشيخ سليمان القندوزي يقطع الشك في أن هولاء الاثني عشر لا يمكن أن يكونوا من الحكام عبر العصور. كما أن عدم إيمان أي طائفة من طوائف المسلمين باثني عشر إماماً عدا طائفة الشيعة الاثني عشرية (واسمها من هذا العدد قيد البحث) لا يجعل هناك مجالاً للخلاف فيمن هم هؤلاء؛ لأنه إن كان الاثنا عشر الذين تؤمن بهم الشيعة الاثني عشرية ليسوا أولئك الاثنا عشر في أحاديث النبي الشيئة إليهم، وهي إشارات تحدد معالم واضحة لهم؟

ويلفت القندوزي النظر إلى نقطة في غاية الأهمية، وهي تتبع ملوك بني أمية والعباس لهؤلاء الاثني عشر، أي محاصرتهم ومراقبتهم وسجنهم واضطهادهم، مع أنهم هيه للم يطلبوا الملك. فهل يعقل أن ملوك الأمويين والعباسيين يفعلون كل تلك الأفاعيل المعرضة لعذاب الله تعالى إلا لأنهم كانوا يعلمون دور أهل البيت عليه والخطر الدائم من التفاف الناس حولهم.

النقطة الهامة الأخرى في حديث النبي والتي التي تعطي وصفاً لحال الدين وحال الأمة في ظل هؤلاء الاثني عشر. فإن الدين يبقى «عزيزاً أو منيعاً أو قائماً»، وهذا غير مشاهد على المستوى الخارجي؛ لأن الجمود والتخلف هو الصفة الغالبة منذ قرون. فلا بد أن يكون المعنى في عزة الإسلام ومنعته هو في حقيقة الإسلام والدين الذي يمثله هؤلاء الاثنا عشر ومدرستهم بحيث لا يخشى على الدين على الرغم من كثرة الأعداء وضعف الأمة.

أما الواجب تجاهه: هل هو التفرج على ما فعله الظالمون معهم هي السلطة، أو الاصطفاف معهم هي السلطة، أو الاصطفاف معهم، أو مع أعدائهم؟ إن النبي والنبي والمسلطة للا يضرهم من خذلهم و «ينصرون على من ناواهم»، وعليه هم ليسوا الحكام المسيطرين على السلطة في الخارج.

إن أية مراجعة سريعة للتاريخ تثبت بشكل قاطع أن هؤلاء

الاثني عشر خليفة من أهل البيت اليه خذلهم معظم الأمة، وأنهم ناواهم الحكام والولاة وبعض العلماء وكثير من الناس، ولكن – في نفس الوقت – كانوا يزدادون ارتفاعاً واشتهاراً، دون أن «يضرهم من خذلهم»، وكان الأمر ينتهي بهم إلى حسن الذكر والحب الخالد عند الناس مثلما ينتهي بمن ناواهم إلى سوء الذكر لمن ناواهم عند الناس.

## ٣\_ حديث الغدير

يبدو أن النبي النبي المن و خطبته في غدير خم (۱) مع إعلانه ولاية علي النبي النبي المن في قوله المشهور «مَنْ كُنتُ مَولاهُ فَعَلِي مَولاه». فقد روى الحاكم (۲) أن النبي النبي قاله عندما نزل غدير خم بعد رجوعه من حجة الوداع، قال فيما قال: «كأني دعيت فأجبت، إني قد تركت فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله تعالى وعترتي، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، فإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» ثم قال: «إن الله عز وجل مولاي وأنا مولى كل مؤمن» ثم أخذ بيد علي علي اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه...»، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين». وأيضاً عن عبد الله عن حنطب، قال: «خطبنا رسول الله بالجحفة، فقال:

<sup>(</sup>١) يوم ١٨ ذي الحجة بعد عودته من حجة الوداع سنة ١٠هـ.

<sup>(</sup>٢) المستدرك ج٣ ص١٠٩ وص١٣٣٠.

«ألست أولى بكم من أنفسكم؟» قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «فإني سائلكم عن اثنين: القرآن وعترتي».

وأخرجه الطبراني(١) والسيوطي في إحياء الميت(٢).

وكما قلنا في غيره، إمامة علي عليه تمتد إلى الحسن عليه بعده مباشرة كونه أحد الأئمة الاثني عشر الذين يبقى الدين بهم عزيزاً، والذين حددهم النبي والنها بأسمائهم في روايات أخرى، كما أنه عليه من العترة التي قرنها بالقرآن كضمانة من السقوط في الضلال. فبيعة الإمام الحسن عليه بدأت يوم غدير خم عندما بويع أبوه عليه .

## ٤\_ اتباع الحسن عليسلام

رووا عن النبي والله على الأمة، وأن الحسن عليه على الأمة، وأن المن تبعه فإنه مني، ومن عصاه فليس من "".

وهذا موافق لموقعية الحسن عليه كأحد الأئمة الاثني عشر الذين بهم يبقى الدين عزيزاً. كما أنه موافق لموقعيته عليه كأحد أفراد العترة الطاهرة التي بالتمسك بها وبالقرآن - تركتي النبي النبي محصل الأمن من السقوط في الضلالة.

<sup>(</sup>١) مجمع الهيثمي ج٥ ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) وغيرهما كابن الأثير في أسد الغابة ج٣ ص١٤٧، وابن كثير في البداية والنهاية ج٧ ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) فرائد السمطين للحموي الشافعي ج٢ ص٣٤.

#### ٥ السفينة

حديث السفينة، وهو قول النبي والتي المثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلف عنها غرق، وهوى».

رواه الحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين (۱) برواية أبي ذر الغفاري، والطبراني في المعجم الأوسط، الحديث ١٨ من الأربعين الخامسة والعشرين، وذلك برواية أبي سعيد الخدري، وذكره ابن حجر في الصواعق (۲) من روايات وطرق عديدة. وأخرج هذا الحديث ابن كثير في تفسيره (۳)، والسيوطي في الجامع الصغير (۱).

وفي هذا الشأن رويت أبيات للإمام الشافعي يؤكد فيها أن أهل البيت المينة النجاة:

ولمارأيتُ الناس قد ذهبتْ بِهِمْ مذاهبُهُمْ في أبحرُ الغَيِّ والجهلِ ركبتُ على اسم الله في سُفُن النَّجا وهمْ أهلُ بيت المصطفى خاتم الرُّسلِ إلى آخر أبياته...

ذهب الشيخ الأنطاكي (لماذا اخترت مذهب أهل البيت)

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين ج٢ ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة، ص١٥١.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير، ج٤ ص١٢٣.

<sup>(</sup>٤) الجامع الصغير، ج٣ ص٣٣٤.

إلى أن تمثيل النبي والمالية الأهل بيته بسفينة نوح صريح في وجوب اتباعهم والاقتداء بأقوالهم وأفعالهم وحرمة اتباع من خالفهم، لأنه كما كانت سفينة نوح هي المنجية الوحيدة في تلك الأمواج المتلاطمة بحيث أن ابن نوح عندما طلب النجاة من مكان آخر غير السفينة «قال سآوي إلى جبل يعصمني من الماء» لم ينجُ «فكانَ من المُغرَقِين».

وإمامنا الثاني الحسن المجتبى عَلَيْكُم أحد أعمدة السفينة، وأشرعتها، من تمسك به نجا ومن تخلف عنه غرق.

#### ٦\_ النجوم أمان

قال النبي النبي النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيت أمان لأمتي من الاختلاف، فإذا خالفتها قبيلة من العرب اختلفوا، فصاروا حزب إبليس»(۱).

هذا الحديث الشريف يذكرنا بقول الزهراء عليها في بيانها الرائع لفلسفة التشريعات الإسلامية: «و (جعل الله) طاعتنا نظاماً للملة، وإمامتنا أماناً من الفُرقة».

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم ج٣ ص١٤؛ قال حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم والبخاري.

#### ٧ سد الأبواب

قدروی ذلك الترمذي في صحيحه (۱)، والسيوطي في تفسير قوله تعالى: ﴿وما يَنطِقُ عَنِ الهَوى ﴿(۲)، والتي فيها أن الأصحاب الذين أمر بسدّ أبوابهم شقّ عليهم ذلك، ومنهم حمزة بن عبد المطلب، وأن رجلاً يقول: «ما يألو يرفع ابن عمه»، فسمع النبي الشيّة بذلك، فدعي «الصلاة جامعة» ثم صعد المنبر، وخطب خطبة بليغة، ثم قال: «يا أيها الناس ما أنا سددتها ولا أنا فتحتها ولا أنا أخرجتكم، وأسكنته» ثم تلا الآية القرآنية ﴿والنّجْمِ إذا هَوى ﴿ ما ضَلّ صاحِبُكُم وما غَوى ﴿ وما غَوى ﴿ وما يُنطِقُ عَنِ الهَوى ﴾ إنْ هُوَ إلا وَحيّ يُوحى ﴾(۱).

وسد الأبواب هذا يؤدي إلى الأمر الثاني الذي هو في حديث النبي والله علي: «لا يحل لأحد أن يجنب في هذا المسجد غيري وغيرك» رواه الترمذي في صحيحه (٤) والبيهقي في سننه (٥) بسنده برواية أم سلمة علي عيث روت أن النبي والله قيال: «ألا لا يحل هذا المسجد لجنب ولا لحائض إلا لرسول الله وعلي وفاطمة

<sup>(</sup>۱) ج۲ ص ۳۰۱.

<sup>(</sup>٢) النجم:٣.

<sup>(</sup>٣) النجم: ١ - ٤.

<sup>(</sup>٤) ج٢ ص٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) ج٧ ص ٦٥.

والحسن والحسين، ألا قد بيّنت لكم الأسماء أن لا تضلوا». ورواه بلفظ مختلف قليلاً في رواية أخرى.

## وفيه يستفاد أمور، منها:

- المنزلة المتفردة لعلي عليه وفاطمة والحسنين عليه من بين سائر الناس.
- أن بعض الأصحاب كانوا غافلين عن أن أمر النبي المسالة ونهيه إنما هو وحي يوحى، فذكّرهم بآية سورة النجم.

#### ٨\_ الزموا مودتنا، معرفة حقنا

رووا قول النبي المنطقة: «الزموا مودتنا أهل البيت، فإنه من لقي الله، وهو يودنا دخل الجنة بشفاعتنا، والذي نفسي بيده لا ينفع عبداً عمله إلا بمعرفة حقنا»(١).

يعلق السيد شرف الدين على ذلك القول (المراجعات) بسؤال: «فأنعم النظر في قوله «لا ينفع عبداً عمله إلا بمعرفة حقنا» ثم أخبرني ما هو حقهم الذي جعله الله شرطاً في صحة الأعمال؟ أليس هو السمع والطاعة لهم والوصول إلى الله عز وجل عن طريقهم القويم وصراطهم المستقيم؟ وأي حق غير النبوة والخلافة يكون له هذا الأثر العظيم؟»

<sup>(</sup>١) المعجم الأوسط للطبراني ج٢ ص٩٥٩، والسيوطي في إحياء البيت، وفي مجمع الزوائد للهيثمي ج٩ ص١٧٢.



منزلة الحسن عَلَيْكَامِ مقارنة بالحسين عَلَيْكَامِ



### منزلة الحسن عليقالم مقارنة بالحسين عليقالم

كثيراً ما سمعت من بعض الشيعة، علماء وعامة، أن الإمام الحسن عليه «مظلوم من الجميع»... فكيف نقيم هذه الجملة؟

إننا عندما ننظر إلى موقعية الإمام الحسن عليه في المرجعية الشرعية للدين بعد النبي وهم العترة الهادية هيك ، فإننا لا نجد تفسيراً معقولاً لهذا الإهمال للإمام الحسن عليه في الذكر – سواء أكان في البحوث أو استلهام الدروس والسيرة أو حتى الاحتفال... نعم، إنه عليه لم يزل يتعرض للإهمال، بل الإهمال الشديد، من شيعته، فما بالك بغيرهم...

إنني أوافق على أن الحسن عليه «مظلوم من الجميع»، وكلمة «الجميع» تعني الجميع – السنة والشيعة وغيرهم ممن تعرض إلى التاريخ الإسلامي من غير المسلمين. بل لقد تظاهر بعض هؤلاء مع بعض المخالفين على رسم صورة ظالمة للإمام المجتبى عليه بعيدة كل البعد عنه، ليس فقط في ذاته الشريفة التي تتسامى على جميع النواقص، ولكن أيضاً في مواقفه وسيرته التي تعكز هؤلاء عليها في رسم تلك الصورة الظالمة الخطأ تماماً عنه.

الجميع يعرفون حجم الاهتمام الكبير جداً في الإمام سيد الشهداء عليه سواء في الوجدان الشيعي، وفي الممارسات، حتى

اليومية منها بحيث أن الشيعي في صلاته اليومية يسجد على تربة يسميها «تربة الحسين» (على اعتبار أنه حصل عليه من تراب المنطقة المحيطة بالقبر الشريف وما حوله من منطقة)، وبحيث أن الشيعة في جميع مآتمهم لا يمكن أن يهملوا ذكر الحسين عليه والبكاء على مصيبته الكبرى، وبحيث أن الرغبة في الاستشهاد في سبيل الله عند من يرغبون فيها، ويدعون الله تعالى لتحقيقها تكون مقترنة في الغالب بالرغبة في لقاء الحسين عليه ... وهكذا الكثير مما يعرفه الناس.

حتى في أوساط المخالفين من أهل السنة، فإن منزلة الحسين عليه أكبر من منزلة أحيه الحسن عليه أكبر من منزلة أخيه الحسن عليه أكبر من منزلة أخيه الحسن عليه نتيجة للاهتمام الذي يعيشونه، سواء عن قرب أو عن بعد، من الشيعة في الأول دون الثانى.

إلا أنه سيتبين للقارئ الكريم، من خلال مطالعته للفصول الأربعة التالية: عن السيرة، والأدوار والمواقف، والصلح وعوائده، والتعامل مع الباغي معاوية، أن الإمام الحسن المجتبى عليه كان أبعد ما يكون عن الصورة الضعيفة التي رسمها له بعض الأعداء أو المخالفين أو ممن لم يكن ذا هدف خبيث، ولكنه تأثر بما قاله أولئك.

بعد أن أشرت إلى الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، الشهيرة منها وحسب، إلى منزلة الحسن عليه كجزء من العترة الهادية

للأمة المسلمة من دعاء جدّيه إبراهيم وإسماعيل المهلاء وبما جاء فيه بالخصوص أو فيه وفي أخيه الحسين عليه أود أن أعقد مقارنة بين هذين الإمامين العظيمين عليه الأصيلة بعن الإمامين العظيمين عليه المواقف وأهمها قضية الصلح بغض النظر عن المواقف بملاحظة المواقف وأهمها قضية الصلح مع معاوية بن أبي سفيان.

#### الحسنان اليهالا متكافئان

مما يتوجب التنبيه إليه هو أن الحسنين عليه الثنويه بهما معاً. على ذلك فعل النبي والمناهلة؛ كما يشهد التنويه بهما معاً.

كان النبي والمسلى وقد حمل الحسين عليه المسلى والمسلى والمسلى

وهو والشيئة يأمرهم: «إذا دعوتُ فأمنُّوا».

فكان من فراسة رئيس الوفد النجراني التوقف عن المباهلة خشية نزول اللعنة التي تعني العذاب الشامل، وانتهى الأمر إلى المصالحة على دفع ضريبة الجزية وبقاء كل على دينه.

وهكذا، فإن الحسن عليه كان أحد ممثلي الإسلام إزاء الأمم الأخرى، من خلال كونه العنصر الثالث في وفد الإسلام - عنصر «أبناءنا».

(فلينظر ناظر بعقله إلى أهمية كل من هؤلاء الأربعة الأبرار في وفد النبي المنافي الذي يتحدى بصفوة الأمة التي لا يمكن أن تمثلها إزاء الأمم من جانب، ولا تكون هي التي تهديها إلى الصراط المستقيم.)

وهكذا، كان الحسن عليه هو «الأبناء» في وفد المباهلة.

ولكن، هل كان الحسين عليه إزائداً عن الحاجة؟

كلا بالتأكيد، وذلك لأمور:

أنه «يكافئ» أخاه الحسن عَلَيْكُم، فلو لم يخرجه النبي وَاللَّيَالَةُ ربما ظن الناس أنه ليس كذلك.

أنه يمثل الجانب من الإسلام الذي سيظهره بعد ذلك بخمسة عقود ونيّف في نهضته الكبرى.

أنه يقول: إن لفظة «أبناءنا» التي أخرجت سائر الأبناء الذين تنطبق عليهم مواصفات تمثيل الأمة، تعني أن عدم إخراج غير فاطمة عليها لأن لفظة «نساءنا» لم ينطبق إلا عليها حصراً وإلا لكان المرابئة قد أخرج غيرها معها مثلما أخرج الحسين رغم وجود الحسن عليها.

### المصدران الأصليان للتشريع يساويان بين الاثنين عليها

في إشارتنا إلى الآيات القرآنية يمكن التأكد دون بحث في عدم وجود ولا كلمة واحدة مما نزل في القرآن جعلت للحسن عليه منزلة متأخرة عن أخيه الحسين عليه مطلقاً.

فقد كان الاثنان التهالاً الدون فارق من أولي الأمر الذين أمر الله بطاعتهم.

وكان الاثنان التهالاً الدون فارق من ضمن المجموعة الطيبة التي أذهب الله عنها الرجس، وطهرها تطهيراً.

وكان الاثنان - دون فارق - ضمن سائر الآيات القرآنية المتعلقة بالعترة الهادية من آل سيد المرسلين والمنطقة المادية من آل سيد المرسلين والمنطقة المادية من آل سيد المرسلين والمنطقة المادية الماد

وفي إشارتنا إلى الأحاديث النبوية لم يتفوّه النبي والمُعْلَمُ بكلمة جعلت للحسن عليه منزلة متأخرة عن أخيه الحسين عليه منزلة متأخرة عن أخيه الحسين عليه من ما الله منزلة متأخرة عن أخيه الحسين عليه المعلقاً.

فقد كان الاثنان عليه المالي المسيدي شباب أهل الجنه؛ وكان الاثنان عليه المالية المالية

### ماذا عن العلاقة بين الحسنين عليه الله على أرض الواقع؟

لاشك في أنه لا الحسن عليه ولا الحسين عليه سيخرجان عن الذي رسمته آيات الكتاب وأحاديث جدهما المنهما أو في التفاعل مع الأحداث الخارجية التي مرّا بها. فقد انعقدت نفسيتهما عليه المطهرتان من الجهل والرجس ومن الخطأ والخطيئة، على الحق والاندكاك التام بالصراط المستقيم صراط الله تعالى. من جانب آخر، فإن ذكاء كل منهما ليه المنها، والقدرات الكبيرة التي يتمتعان المها بها في تقييم الأمور والتعامل معها وفقاً للصالح العام دون خروج شعرة واحدة عن الصراط المستقيم، بعد التعليم المنهجي المستمر من قبل من هو أفضل منهما علماً ومنزلة، أعني أباهما أمير المؤمنين عليه ابب علم النبي وصاحب السيف والبيان – كل هذه ستجعل من المستحيل مجرد الاشتباه في وقوع الخلل في سيرة أي منهما عليها الله المناه المنهما ال

ولكن الذين يرسمون صورة ضعيفة للإمام الحسن عليه يفعلون ذلك بشكل أعم في قضية الصلح الذي عقده مع الباغي معاوية، فيقولون: إن الفارق واضح كبير بين موقفي الحسنين عليه العالى فالحسن عليه قاتل!

هكذا، في جملة واحدة يتم التعامل مع تلك الأحداث الحاسمة وتفاصيلها الكثيرة!

دعوني أسرد هذه اللقطات كي نصل إلى نتيجة حاسمة في الأمر...

## الحسن عليتلام إمام الحسين عليتلام

لا يمكن أن يكون الحسن عليه أقل منزلة من الحسين عليه ويكون إماماً عليه، لأن إمامة المفضول على الفاضل لا تجوز في مذهب أهل البيت المهناك، وهي توافق العقل على أية حال.

قول الحسين عليه وأخي خير مني قول ملفت من الإمام الحسين عليه ليله عاشوراء، في حديثه مع أخته زينب عليه الدعوني أذكر ملخص الرواية التي وردت في عدة مصادر... هنا من كلام إمامنا السجاد عليه الهي السبحاد عليه المناه السبحاد عليه المناه السبحاد عليه السبحاد عليه المناه السبحاد عليه المناه السبحاد عليه المناه المن

قال عليه النبي لجالس في تلك العشية التي قتل أبي في صبيحتها، وعندي عمتي زينب تمرضني، إذ اعتزل أبي في خباء له... يقول:

يا دهر أف لك من خليل كم لك بالإشراق والأصيل من صاحب أو طالب قتيل والدهر لا يقنع بالبديل وإنما الأمر إلى الجليل وكل حي سالك سبيلي

فأعادها مرتين أو ثلاثًا حتى فهمتها، وعرفت ما أراد، فخنقتني العبرة، فرددتها، ولزمت السكوت، وعلمت أن البلاء قد نزل.

وأما عمتي... فلم تملك نفسها أن وثبت... حتى انتهت إليه فقالت: وا ثكلاه! ليت الموت أعدمني الحياة، اليوم ماتت أمي فاطمة وأبي علي وأخي الحسن، يا خليفة الماضي وثمال الباقي. فنظر إليها الحسين علي السلام... وترقرقت عيناه بالدموع.

وقال: لو ترك القطالنام. فقالت: يا ويلتاه! أفتغتصب نفسك اغتصاباً؟!... فقام إليها الحسين عليه ... وقال لها: يا أختاه! اتقي الله، وتعزي بعزاء الله، واعلمي أن أهل الأرض يموتون وأهل السماء لا يبقون، وأن كل شيء هالك إلا وجه الله... أبي خير مني، وأمي خير مني، ولي ولكل مسلم برسول الله أسوة.

فعزاها بهذا ونحوه... ثم جاء بها حتى أجلسها عندي »(١).

فهل إن قوله عليه الخي خيرٌ مني» يعني أن الحسن عليه أفضل منه أم ماذا؟

إن الإمام، أي إمام، لا يتحدث بلسان المجاملات أو التواضع المخل بالمعنى، وبالتالي فإن قوله يعني بالضبط ما يريد...

المشكلة هنا هي أن القول بخيرية الحسن عَلَيْكُم لا تتوافق مع التكافؤ الذي أشرنا إليه والذي استفدناه من القرآن والسنة النبوية... ولكنه قول من المعصوم لا يمكن ردة.

وإذا تم قبوله كما هو فإنه يتوافق مع تقدم إمامة الحسن عليه على إمامة الحسن عليه على إمامة الحسين عليه أن يكون إمامة الحسين عليه أن يكون أن يكون

<sup>(</sup>١) الإرشاد، الشيخ المفيد، ج٢ ص٩٣.

لأنه الأكبر سناً، أو على الأقل ليس السبب الوحيد، كما يتوافق مع ما سنقوله فيما يلي بخصوص طاعة الحسين علي للحسن علي الم

# طاعة الحسين عليسة لأخيه عليسة في جميع قراراته

التاريخ يخبرنا أن الحسين عليه كان مطيعاً لأخيه الحسن عليه في جميع مواقفه وقراراته. وكان معه، وهو يعد العدة للقتال، أو مواصلة القتال الذي بدأ في حياة أبيهما عليه الله وكان معه، وهو يحاول – في الوقت نفسه – ثني الباغي معاوية عن موقفه المعادي للحسن عليه . وكان معه عندما خير الناس بين القتال أو السلم. وكان معه عندما عزم على الصلح، وأرسل لمعاوية. وكان معه في جميع المفاصل حتى تم عقد الصلح. هذه الطاعة يمكن أن تكون لمن هو مكافئ له أو لمن هو خير منه.

ومن أهم الموارد «الصلح» والذي كان الحسين عَلَيْكُمْ طرفاً في بنوده.

عندما تم عقد الصلح بين الحسن عليه ومعاوية فإن الحسين عليه كان حاضراً شاهداً مطلعاً على التفاصيل كلها. بل كان طرفاً في بنود الصلح، التي نصّت مادته الثانية على أن يكون الأمر للحسن عليه بعد معاوية، فإن حدث به حدث فلأخيه الحسين عليه وليس لمعاوية أن يعهد به إلى أحد (۱). فهذه الطاعة الحسينة تؤكد طاعة الحسين عليه لأخيه عليه في سائر الأمور.

<sup>(</sup>١) وإن كانت هناك صيغة أخرى نذكرها في فصل الصلح.

### طاعة الحسين عَلَيْكُم امتدت بعد الحسن عَلَيْكُم مدة عمر معاوية

يمكن لقائل: إن يقول أن الحسين عليه كان عليه أن يطيع أخاه الحسن عليه إما لكونه بايعه مع المبايعين للخلافة، أو لأنه كان لا يريد حصول صدع في جبهة الحق. وهذا القول مردود من حقيقة أن الحسين عليه استمر على ذات الموقف الذي اتخذه في حياة أخيه عليه مدة حياة الباغي معاوية، وذلك لأن هؤلاء قوم يحفظون العهود والمواثيق حتى مع ألد أعدائهم، هذا عموماً؛ ولأن الموقف الحسيني يعني أنه عليه كان مؤمناً بما قام به أخوه عليه من عقد الصلح وبضرورة الحفاظ عليه طالما كان الذي عقد معه الصلح على قيد الحياة. فهذه الطاعة قرينة، إن لم تكن دليلاً، على أن الحسين عليه ليس أقل من الحسين عليه.

لم يخرج من الحسين عليه المحسن عليه واحدة تخالف أو تختلف مع الحسن عليه في مواقف.

بغض النظر عن طاعة الحسين عليه الأخيه عليه فيما اتخذه من مواقف، فإنه على لم تخرج منه كلمة واحدة بالضد أو المخالفة أو الشكوى أو إبداء عدم الارتياح مما فعله أخوه الحسن عليه . (نحن نعلم أن بعض كبار شيعة علي عليه – من أمثال قيس بن سعد بن عبادة ومالك الأشتر وعدي بن حاتم الطائي – دخلوا على الإمام علي عليه بعد قراره قبول التحكيم مع معاوية، وقالوا له صراحة: إنهم لا يرضون بذلك، ولكنهم سيطيعونه؛ أي ربما أطاعوا

على مضض. والإمام الحسين عليه للم يفعل ذلك، لأنه كان مطيعاً مقتنعاً راضياً عن الذي اتخذه أخوه الحسن عليه من مواقف، ومنها الصلح.)

ماذا عن موقف علي عليه التحكيم؟ أليس هو مخالف لموقف القتال الذي سبقه؟

نفس هذا التحكيم بين علي عليه ومعاوية يشير إلى إمكانية صحة السير في طريق القتال أولاً ثم طريق المفاوضات بعد ذلك. هذا المثال العلوي كان نصب عين الحسين عليه وهو يعين أخاه على الموافقة على عقد الصلح وبنوده، فلم تكن هناك حاجة للمزيد من النظر.

ولكن، في المقابل، ماذا عن قول الحسن عَلَيْتَلِم الأخيه عَلَيْتَلِم «لا يوم كيومك يا أبا عبد الله»؟

هذا القول، الذي يحزن كل موال إذ يرسم أمامه صورة ذلك اليوم الدامي يوم عاشوراء، وكيف أن الحسن عليه ينهي كلامه مع أخيه الحسين عليه الذي كان يريد منه معرفة من دس إليه السم، ولا يعني ذلك أي تفضل للحسين عليه على الحسن عليه ولكن يعطي القبول لهذا الاهتمام الواسع بذكرى سيد الشهداء عليه ألأن الذي حصل يوم عاشوراء سنة ٦١هـ لا نظير له في الأيام، بحيث هز المحبين الصادقين الذين يصدق عليهم قول الشاعر:

فأيُّ حَشاً لم يُمْسِ قبراً لجسمِهِ وفي أيِّ قلبٍ ما أُقيمتْ مَآتِمُهْ

ولكن، هل يقبل الحسين عليه هذا الإهمال لأخيه عليه الم

أَ أَدهَنُ رأسي أَمْ تطيبُ مَجالسي وخدُّكَ معفورٌ وأنتَ سَليبُ؟ فليسَ حريباً من أُصيبَ بمالِهِ ولكنَّ من وارى أخاهُ حَريبُ.(١)

#### وللظروف الحالية أثر كبير

على أننا لا يمكن أن نتهم الجميع بهذا الإهمال والذكر الضعيف للإمام المجتبى عليه ولا سيما الشيعة، الذين لو أنه كان قبره اليوم بينهم أو كانوا هم حوله، متمكنين من التصرف بما يليق به، لكنا وجدنا الاحتفاء به والذكر له ولأيامه أكثر بكثير. ولكن سجنه عليه – بأبي وأمي – في سجن النواصب منذ نحو ١٠٠ سنة (مع الأئمة الثلاثة السجاد والباقر والصادق عليه ) هو المانع لما كان الشيعة سيقومون به مما يليق به، ولو جزئياً.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص١٦٠.

## دعوة إلى الحسن عَلَيْكِمْ - تعريفاً واحتفالاً

إنني أدعو شيعة أهل البيت المهلك أن يقوموا بشيء من الواجب تجاه إمامهم الثاني، سيد شباب أهل الجنة، ريحانة النبي المهلك من الدنيا، أبي محمد الحسن المجتبى المهلك بالتعريف به داخل الوسط الشيعي وخارجه، وبالاحتفال به في المناسبات المختلفة، فلا يعينوا الجهلة والمناوئين لخطه الصحيح على الذي فعلوه معه طيلة القرون، ولا يعينوا النواصب على الذي فعلوه معه على الذي فعلوه معه على الذي العترة الطاهرة المهلك منذ أن احتلوا أرض الحجاز قبل قرن من الزمان، بالتعاون مع أعداء الأمة الإسلامية كلها.

إن الإمام الحسن على ليس بحاجة إلينا، بل نحن بأشد الحاجة إليه - في مواقفه وكلامه وسائر شؤونه، بحيث يمكن القول: إن موقفه من البغاة كان استمراراً لموقف أبيه على ثم كان الممهد لموقف أخيه الحسين على بعد أن افتضح أمر الباغي بما خالف ما اتفق عليه في بنود الصلح من عدم العهد لابنه الفاسق كما في عدم التعرض لشيعة علي على وأنهم وسائر المسلمين آمنون في كل مكان. ولنعم ما قاله العلامة «السيد عبد الحسين شرف الدين» في تقديمه الرائع للكتاب الرائع «صلح الحسن» للعلامة «الشيخ راضي آل ياسين»:

«الحسن لم يبخل بنفسه، ولم يكن الحسين أسخى منه بها في سبيل الله، وإنّما صان نفسه، يجنّدها في جهاد صامت، فلمّا

وكان يوم ساباط أعرق بمعاني التضحية من يوم الطفّ لدى أولي الألباب ممّن تعمّق، لأنّ الحسن عَلَيْكُم أُعطي من البطولة دور الصابر على احتمال المكاره في صورة مستكين قاعد.

وكانت شهادة «الطفّ» حسنيّة أوّلاً وحسينيّة ثانياً، لأنّ الحسن أنضج نتائجها، ومهد أسبابها.»



الإمام الحسن عيس في السيرة





من سيرة الإمام الحسن عَلَيْسَادِم



في هذا الفصل، نطالع شيئاً من أخبار الإمام الحسن عليه في هذا الفصل، نطالع شيئاً من أخبار الإمام الحسن عليه أولاً في باقة متنوعة مما روي في سيرته العطرة...

ثم، في الفصل القادم، لقطات سريعة تلقي الضوء على أهمية موقعية الإمام علي إلى الدين - أتسلسل فيها من الولادة وحتى الوفاة، وتجتمع لتعطي صورة كبيرة عن الإمام المجتبى علي الم

وأخيراً في هذا الباب، فصل هو إطلالة على قضية تزعجني شخصياً، وهي مما لم يزل المرجفون والأعداء ينالون من خلالها من هذا الإمام المظلوم - قضية الزواج والطلاق.

# الشبه العملي برسول الله والثيثة

قال تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً﴾(١).

لم يجعل الله تعالى لنا أحد الأصحاب أسوة حسنة لنا، بل ولا أحد الأئمة عليه على عليه ولا أحد الأئمة عليه على عليه ولا أحد الأئمة على عليه ولا أحد الأئمة على عليه في الفسه، ولكن جعل سيد المرسلين والخلق أجمعين محمداً والمنا أن مستوى النبي والنبي والمنا المرسول إليه، فإن الله عز

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢١.

إمامنا المجتبى عليه وصف الواصفون أنه «لم يكن أحد من الناس أشبه برسول الله والله والله عليه منه عليه فقد كان أشبه الناس به خلقاً وهيأة وهدياً وسؤدداً»(١). وعليه، فإن الشبه برسول الله والنهائة كان على الجانبين: الخَلْقِي/ البدني والنفسي/ الشخصي.

فعلى الجانب الخَلْقِي قالوا: إنه كان يشبه النبي المُلْتَالَةُ في ظاهره وأخلاقه، فقد كان متوسط القامة وكثيف اللحية إلى غير ذلك من الصفات (٢).

ولعل ما روي أنه مذكان في سن سبع سنوات (٣) يجلس إلى جده وليستمع منه إلى ما نزل من الوحي ثم يذهب ويحدث أمه عليها بما سمعه (٤)، ما يجعله مندمجاً بالرسالة، متلقياً للقرآن من النبي والمسلمة مباشرة، محدثاً سيدة نساء العالمين نفسها عليها بما تلقاه.

وعليه، فقد جمع ما حباه الله به من شبه خَلْقِي برسول الله وَاللَّهُ وَاللّلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) الإرشاد للمفيد ج٢ ص٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢٢٦، والمناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص٢٨.

<sup>(</sup>٣) وإن كنت أظن أنه كان كذلك قبل ذلك.

<sup>(</sup>٤) المناقب لابن شهرآشوب ج٤ ص٧.

### الحسن السبط ﷺ والاستجابة لنداء الله تعالى

هذا التخلق بخلق النبي الشيطة وهديه نجده في لقطات مختلفة من حياة الإمام عليه الشريفة، ومن ذلك ما روي عن الإمام زين العابدين عليه في وصف عمه الحسن السبط عليه أنه قال: «وكان لا يقرأ بكتاب الله عز وجل ﴿ يا أيها الذين آمنوا ﴾ إلا قال: لبيك اللهم لبيك...»(١).

فإن الذي يتلو القرآن، ويحاول تدبره في قراءته يغفل عن بعض الكلمات القرآنية، لا سيما التي تتكرر، إلا أن أهل الذكر هؤلاء لا يغفلون عن شيء من ذلك. فهذه على قصرها تعطي صورة جميلة ومهمة لهذه العلاقة بين الإمام على وبين ربه من خلال القرآن حيث نراه يعيش في حالة انتباه كامل بحيث أنه عندما يقرأ النداء يشعر أن الله سبحانه وتعالى يتكلم معه، ويناديه، وبالتالي هو يعلن عن استعداده بقوله «لبيك اللهم لبيك». إن هذا المنهج لو استطاع قارئ القرآن أن يتبعه ولو في بعض الأحيان لربما وجد نفسه في حالة حديث مع الله سبحانه وفي حالة تلقً منه تعالى بحيث يشعر بأنه ملزم باتباع ما نزل من عند الله عز وجل.

كان عَلَيْكِم أعبد الناس، هكذا وصفه ابن أخيه الإمام السجاد عليه بالقول: «إنّ الحسن بن علي بن أبي طالب كان أعبد الناس

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٣ ص٣٣١.

في زمانه وأزهدهم وأفضلهم، وكان إذا حج حج ماشياً وربما مشى حافياً، ولا يمر في شيء من أحواله إلا ذكر الله سبحانه، وكان أصدق الناس لهجة وأفصحهم منطقاً»(١).

ورووا في ذلك قوله عليه الستحي من الله أن ألقاه، ولم أكن أمشي إليه نحو بيته الاله الاله أن ألقاه مشياً خمس عشرة مرة أو عشرين أو خمساً وعشرين مع أن الإبل كانت تقاد معه في مسيرته (٣).

حقاً، لقد كان أعبد الناس وهو يحج ماشياً وأحياناً حافياً، وكان على الدوام لله ذاكراً...

مثل هكذا عبد صالح لا نستبعد منه ما روي في أحواله مع الحق تعالى: «كان إذا توضأ ارتعدت مفاصله، واصفر لونه» وأنه يمضي إلى المسجد فإذا بلغ بابه رفع رأسه، وقال: «إلهي ضيفك ببابك، يا محسن قد أتاك المسيء، فتجاوز عن قبيح ما عندي بجميل ما عندك يا كريم»(٤).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٣ ص٣٣١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ دمشق لابن عساكر ج١٣ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٩، والمناقب لابن شهر آشوب ج١٣ ص٢٤٢، والكافي للكليني ج٦ ص١٦٦، والكافي للكليني ج٦ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٤) المناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص١٤.

## تواضع الإمام عليسلام انعكاس لتواضع جده والمسلة

أجمع المؤرخون وأرباب السير والمحدثون على أن النبي والمحدثون على أن النبي كان مثال التواضع مع الجميع، فرووا أنه والمحدم على عظم هيبته مع الناس جلسة العبد، ويتصرف معهم كأحدهم على عظم هيبته وموقعيته في أنه رسول الله إليهم وكحاكم للبلاد. فلن نستغرب إذا ما وجدنا إمامنا الحسن عليه يتبع جده المصطفى والمسلقة مع الناس. فقد رووا أنه عليه مر وهو على فرسه ببعض الفقراء وهم يأكلون الخبز، فدعوه، فنزل، وجلس يأكل معهم، ثم دعاهم إلى داره، فأطعمهم، وكساهم (۱).

### العفو، وما بعد العفو

ما كان الحسن السبط عليه ليغادر منهج جده والمنه عن العفو عن مستحقي العقوبة، وكيف لا وقد علم كيف أنه والمنه عفا حتى عن أشد أعدائه يوم الفتح قائلاً قولته الذائعة «اذهبوا فأنتم الطلقاء». فقد رووا أن أحد الخدم قام بفعل يستوجب العقوبة، فقال الخادم للإمام عليه «والعافين عن الناس»! فقال الإمام: «عفوت عنك»؛ فطمع الخادم بالمزيد من عطاء الإمام عليه فقال: «والله يحب المحسنين»! فقال عليه عادة! «أنت حر لوجه الله» وزاد عليها عطاء الضعف لما كان يعطيه عادة! «أن.

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٣ ص٥٥٣.

# مكانته عَلَيْكِمْ في المجتمع

حتى في طريق الحج، كان الناس يتصرفون بذات الشاكلة من الإجلال له. فقد رووا أنه عندما كان في طريق مكة نزل عن الدابة، وصار يمشي، فتابعه جميع الناس بالنزول والمشي ومن ضمنهم بعض كبار الصحابة كسعد بن أبي وقاص(٢).

ومثله عن حال ابن عباس معه، مع أنه كان أكبر منه سناً إلا أنه كان يقوم بنفسه بتجهيز الدابة إذا ما أراد ركوبها (٣).

أما في الحج نفسه، فقط روى المؤرخون أن الناس كانوا يحيطون بإمامنا المجتبى عليه طلباً للبركة، وكان الزحام يصبح شديداً إلى درجة أن بعض الرواة رأوا أخاه الحسين عليه وشخصاً آخر يفرقون الناس من حوله (٤).

<sup>(</sup>١) المناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص١٠.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة للسيد محسن الأمين ج١ ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر ج١٣ ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى لابن سعد ج١٠ ص٢٠٥.

#### الكريم ابن الكرماء

اشتهر الإمام الحسن عليه بالكرم حتى سماه الناس «كريم أهل البيت».

فقد كان يعين المحتاجين حتى أنه قاسم أمواله معهم ثلاث مرات. ويظهر أنه كان لا ينتظر السؤال، فقد رووا أنه ذات مرة سمع رجلاً يدعو الله أن يرزقه عشرة آلاف درهم، فأمر أن يدفع له المبلغ(١).

وقد رووا أنه عليه قسم أمواله بينه وبين الله تعالى ثلاث مرات، أي أعطى نصف أمواله في موارد الإنفاق على المحتاجين والمساكين (٢).

بل إنه أنفق جميع أمواله في سبيل الله مرتين (٣).

ولعلمه المستفاد من جده المصطفى الشيئة كما لشخصيته المتابعة لجده المساعدة محتاج المتابعة لجده الطواف في المسجد الحرام، ولما سئل عن هذا قال: «كيف لا أذهب معه ورسول الله قال: من ذهب في حاجة أخيه المسلم فقضيت حاجته كتبت له حجة وعمرة، وإن لم تقض له كتبت له عمرة».

<sup>(</sup>١) كشف الغمة للأربلي ج١ ص٥٢٣.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى ج٤ ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٩، وأسد الغابة لابن الأثير ج١ ص٠٩٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار للمجلسي ج٩٤ ص١٢٩، وتاريخ دمشق لابن عساكر ج١٣ ص٢٤٨.

## الإمام الحسن عليته ودفع الأذى بالحلم والكرم

كانت طريقة أئمة أهل البيت اليه لا دفع الإساءة بالإحسان والتعامل مع الآخرين من الأعداء والمناوئين كما أمر القرآن الكريم الذي تمثلوه في حياتهم، فصاروا قرآناً متجسداً أمام الناس – قال تعالى: ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴿().

روي أن رجلاً شامياً التقى الإمام الحسن عليه في الطريق فجعل يلعنه، ويشتمه، ولكن الإمام عليه لم يكن يرد عليه، فلما انتهى ذلك الرجل سلم الإمام عليه عليه، وهو مبتسم، وقال: «أيها الشيخ لو استعتبتنا أعتبناك، ولو سألتنا أعطيناك، ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا حملناك، وإن كنت طريداً آويناك، وإن كنت جائعاً أشبعناك، وإن كنت عرياناً كسوناك، وإن كانت لك حاجة قضيناها لك، فلو حركت رحلك إلينا، وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك؛ لأن لنا موضعاً رحباً وجاهاً عريضاً ومالاً كثيراً!»

فلما سمع الرجل هذا ندم، وبكى، وقال له: «كنتَ أنتَ وأبوك أبغض خلق الله إليّ، والآن أنت أحب خلق الله إليّ!» ثم استجاب لضيافة الإمام عليته وذهب عنده (٢).

لو أردنا أن نحلل موقف الإمام اليسلام فإننا نجد أنه أولاً لم ينفعل لموقف الرجل بشكل لا بدوأنه فاجأه بحيث

<sup>(</sup>١) فصلت: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب ج٣ ص١٨٣، وبحار الأنوار ج٤٣ ص٤٤٣.

كأنه سحب البساط من تحت قدميه كما يقال. وهذا التعامل لم يتضمن موعظة في حسن الأدب وعدم التهجم على الآخرين، فإن الإمام على الآخرين، فإن الإمام على ربما قدّر أن الرجل كان قد سمع أمثال هذه المواعظ، لذا عمد إلى الطريقة المجسدة للأخلاق التي يدعى إليها في مواعظ كهذه، وهي طريقة جمعت بين فسح المجال أمام الرجل لقول ما عنده ودعوته لإلقاء أي حمل عنده من الحاجة أو غير ذلك، بل وحتى الدعوة للنزول ضيفاً عند الإمام عين فلو كان هذا الرجل من أعتى أعداء الإمام عين لما وجد مجالاً للاستمرار في العداوة الظاهرية على الأقل. وبهذا، ضمن الإمام عين تغيير عقيدة الرجل من العداء إلى الولاء، أو إلى الحياد على أقل تقدير.

في ميزان الكثير من الناس، إن الإمام عليه للم يأخذ بحقه، بل خسر خسائر مالية فوق ما تعرض إليه من الاعتداء، ولكن أئمة العترة المباركة لا يهتمون بالمال بل ببناء الشخصية الراقية التي من أجلها كانوا يبذلون المال معرفة منهم الهله في تأثيره على الناس.

نسأل هنا: كم يا ترى نحن نعتبر بهذه المواقف إذا تدبرناها وعرفناها؟ لا شك في أن الكثيرين من المسلمين سمعوا بهذه المواقف من المنابر ومن الخطباء، وقرؤوا عنها، وهذه الأيام يشاهدون القنوات التلفزيونية التي تنقل مثل هذا، ولكن هل استجابتهم استجابة تغييرية؟ هل اعتبروا بهذه المواقف، ففعلوا مثل ما فعل أئمة العترة المباركة؟ سؤال مطروح لكل إنسان، لاسيما من يدعى موالاة أولئك الكرام.

## أعداؤه يشيدون بحلمه عليسهم

إن صفة «الحليم» لازمة لإمامنا الحسن عليه في السير والروايات، كما في المصادر التي ذكرناها آنفاً. ذلك الحلم أقر به حتى بعض أشد أعدائه كمروان بن الحكم الذي – على الرغم من أنه اشترك مع مانعي دفن الإمام عليه عند جده والمنه وحملها، بحيث تعجب منه البعض فسألوه عن مواقفه المعادية أيام حياته عليه فقال: «إني كنت أفعل ذلك بمن يوازن حلمه الجبال»(۱).

### مشاركة مهمة للإمام عليسية

موقف مهم الإمامنا الحسن عليه وهو لما يكمل ثماني سنوات من عمره، عندما شارك مع والديه وأخيه الحسين عليه في محاولة الوقوف بوجه التغيير الذي حصل في سقيفة بني ساعدة حيث بويع أبو بكر للخلافة في ضرب كامل لبيعة الغدير. تلك المحاولة كانت في الطواف ليلاً على بيوت الأنصار، وفي رواية بيوت المهاجرين والأنصار، وتذكيرهم بعهدهم مع النبي المهاجرين والأنها النبي المهاجرين في غدير خم يوم الثامن عشر من وتحت أمر وإشراف النبي المهاجرام سنة ١٠هـ.

<sup>(</sup>۱) أسد الغابة لابن الأثير ج١ ص٤٩٠، وطبقات ابن سعد ج١٠ ص٤٥٥، مقاتل الطالبيين ص٥٧، وغيرهم.

ذكروهم بالبيعة والعهد مع الله ورسوله المنطقة وعلي عليه فلم يستجب سوى سلمان وأبي ذر والمقداد والزبير(١).

هذه المشاركة الحسنية مهمة جداً في تسليط الضوء على نمو الشخصية الحسنية المقاومة للانحراف. فإنه فارق كبير بين أن تسمع من أبيك وأمك ما صنعوا وبين أن تكون قد شاركتهم الفعل. الإمام الحسن عليه كان وكأنه يتحدث مع أبيه وأمه عليه المهاجرين والأنصار؛ بل وكان يشعر بالوضع الأمني الضاغط على العترة الطاهرة عليه إذ يخرجون للتذكير ليلاً، وليس في وضح النهار (٣).

<sup>(</sup>۱) كتاب سليم بن قيس الهلالي ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) الإمامة والسياسة ج١ ص١٩.

<sup>(</sup>٣) وسأذكر في الفصل القادم ضمن لقطات الأدوار والمواقف كيف أن الإمام الحسن عليه الله وسلم المسجد النبوي، يواجه الخليفة أن «انزل عن منبر أبي».

#### تذكير وشكوى

وهكذا، كلما سنحت الفرصة للإمام المجتبى عليه لتذكير الناس بموقعيتهم المركزية في الدين والحياة كان يستثمرها. فقد رووا أن الإمام عليًا عليه ولا يزال في البصرة، مرض بعد معركة الجمل، فأمر الحسن عليه بالقيام بصلاة الجمعة. خطب الحسن عليه وكان من ضمن خطبته الأمران: موقعية أهل البيت عليه و تقصير المسلمين في التعامل مع هذه الموقعية المنطلقة من أمر الله تعالى (۱).

## هل شارك الحسن عَلَيْكَالِم في الفتوحات

البعض روى أن الحسن والحسين الميه الما شاركا في الفتوحات الإسلامية - فتح إفريقية (تونس) سنة ٢٦هـ وطبرستان سنة ٣٠هـ (٢) ولكن البعض رد هذا على أساسين: الأول أن الأئمة الميه كانوا ضد الفتوحات، وأنهما الميه الا توليا ميمنة جيش أبيهما الميه الأها في صفين (٣)، والثاني أن الإمام عليًا عليه كان يحمي الحسنين الميه الم القتال في صفين، ويقدم أخاهما محمد بن الحنفية للقتال، وعليه فلا يجازف بحياتهما في الفتوحات (٤). أيضاً ما رواه الرضي (٥) عندما رأى الإمام عليه الميدان في صفين - قال:

<sup>(</sup>١) مروج الذهب للمسعودي ج٢ ص ٤٣١، وأمالي الطوسي ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري ج٤ ص٢٦٩، وغيره.

<sup>(</sup>٣) فتوح ابن أعثم ج٣ ص٢٤، والمناقب لابن شهر آشوب ج٣ ص١٦٨.

<sup>(</sup>٤) البحار للمجلسي ج٢٦ ص١٠٦.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة ج٢ ص ١٨٦.

«املكوا عني هذا الغلام لا يهدّني، فإنني أنفس بهذين -أي الحسن والحسين- على الموت، لئلا ينقطع بهما نسل رسول الله».

حسبما أرى، فإن الأئمة المهلاك لم يكونوا ضد الفتوحات، بل كانوا ضد الممارسات التي حصلت. والأدلة على ذلك موجودة، منها سماح الإمام علي على لكبار أصحابه - كعمار هي وخالد بن سعيد بن العاص هي الكبار أصحابه وقيادة الجيوش أو الكتائب في الميدان، ومنها تدخله لمساعدة الجيش في العراق وفارس بعد أن الميدان، ومنها تدخله لمساعدة الجيش في العراق وفارس جمعوا ١٥٠ جاءت رسالة عمار هي إلى الخليفة عمر أن الفرس جمعوا ١٥٠ ألفاً يريدون استرداد ما خسروه ثم الزحف على المدينة (١٠٠ كذلك، نجد أن الإمام زين العابدين عي يدعو بأعظم دعاء للمسلمين في الثغور، وهي النقاط التي في آخر ما تم فتحه وفي مواجهة الأعداء، وهو المسمى بدعاء «أهل الثغور». أما السبب الثاني، أي حماية الإمام علي على لولديه المهلا فإني أؤيده، ولهذا أعتقد أنهما علي الفتوحات.

ومثل ذلك ما رووه من أن الإمام الحسن عليه فهب رسولاً من أبيه عليه لنقل شكوى الناس إلى الخليفة عثمان (٢) أو حتى أنه وقف يحرس دار الخليفة بعد أن حاصره الناس، وأنه عليه كان يجلب الماء إليه. إني أشك في أن الإمام عليًا عليه يخاطر بحياة الحسن عليه من أجل عثمان الذي كان عليه يعتقد أنه كان عليه

<sup>(</sup>١) الفتوح لابن أعثم ج٢ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد لابن عبد ربه ج٥ ص٥٨.

خطأ في الذي فعله طيلة سنوات حكمه أو على الأقل في النصف الثاني منها حيث ازدادت نقمة المسلمين منه ومن عماله على الأقاليم.

نعم، في التعبئة وتحريض الناس على القتال تحت راية أبيه على التعبئة وتحريض الناس على القتال تحت راية أبيه على الحسن على إلى يقوم بدوره كما رووا أنه على قبل صفين ألقى خطبة يدعوهم إلى الجهاد(١).

### ماذا عن معركة الجمل؟

قام الحسن عليه مع عمار بن ياسر وليه وقيس بن سعد بن عبادة عليه في الحرب الناس في الكوفة للحرب وخطب عليه ملفتاً النظر إلى موقعية أبيه عليه وفضائله الجمة وأن الزبير وطلحة نقضا بيعتهما لأبيه عليه ودعاهم إلى القتال معه عليه الم

وعندما دارت المعركة خطب بالناس يرد على تهمة عبد الله بن الزبير لأبيه عليه التحريض على عثمان(٤).

فهذا كله في إطار التحريض والتعبئة والمحاججة.

ولكن رووا أيضاً أنه عليهم شارك قائد ميمنة الجيش (٥)، بل وقام

<sup>(</sup>١) وقعة صفين لنصر بن مزاحم ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب الجمل للمفيد ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) الجمل للمفيد ص٢٦٣، وفتوح ابن أعثم ج٢ ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) الجمل للمفيد ص٤٨، وتاريخ الإسلام للذهبي ج٣ ص٥٨٥.

<sup>(</sup>٥) المناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص٢١.

بنفسه وطعن الجمل الملعون (۱). فهذه فيها نظر بلحاظ ما قلناه، وقاله العلماء بخصوص ضن أمير المؤمنين علي بولديه الحسنين عليه القتال.

#### النهروان وما بعدها

ورووا أن الحسن عليه شارك في معركة النهروان ضد الخوارج(٢).

كما رووا أن أمير المؤمنين عليه عندما قرر قتال معاوية بعد فشل التحكيم بمدة عين الحسن عليه قائداً على عشرة آلاف (٣).

## بيعة الإمام الحسن عليه بالخلافة

بويع الإمام الحسن عليه بالخلافة بعد استشهاد أبيه عليه عليه يوم ٢١ رمضان سنة ٤٠ هـ، بعد أن قام في الناس خطيباً، فنعى إليهم أباه عليه وذكر شيئاً من فضائله عليه وقربه من النبي المراه مع بعض آيات الكتاب النازلة في العترة الطاهرة عليه ثم قام عبد الله بن عباس، ودعا الناس إلى بيعته عليه فعل الناس أن.

كما رووا أن عبيد الله (وليس عبد الله) بن عباس تحدث وقال للناس: إن أمير المؤمنين عليه قد ترك «خلفاً رضياً مباركاً

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي ص٨٢، وتاريخ المسعودي ج٢ ص٤٣١.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب لابن عبد البرج ٣ ص٩٣٩.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج٧ ص٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد للمفيدج ٢ ص٧، ومقاتل الطالبيين لأبي الفرج ص٦٢.

رووا أيضاً أن أول المبايعين كان الصحابي الكبير قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري (٣).

والظاهر أن من بقي من صحابة النبي المثلثة بايعوا الإمام عليه ومعهم -سواء ببيعة معلنة أرسلت فيما بعد أو ضمناً بالقبول أو عدم الاعتراض- أهالي الحواضر التي كانت تحت سلطة أمير المؤمنين عليه مثل مكة والمدينة والكوفة والبصرة وحواضر بلاد فارس واليمن.

ورووا أن أول مبايع، وهو قيس بن سعد، اشترط على الإمام على الإمام على أن يبايع ليس فقط على الكتاب والسنة، ولكن أيضاً على حرب من أحل دماء المسلمين، فرفض الإمام عليه الشرط الأخير على أساس أنه جزء من الكتاب والسنة (٤).

ولعل من أوائل الإجراءات التي اتخذها الإمام عليه لمواجهة الباغي معاوية دعم الجيش بزيادة رواتبهم بنسبة مائة في المائة (٥)، وهذا يدل على أنه كان يستعد للحرب، وليس الصلح، منذ بداية عهده.

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب لابن عبد البرج صه ٣٨٥، وغيره.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ج٥ ص١٥٨.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري ج٥ ص١٥٨.

<sup>(</sup>٥) مقاتل الطالبيين لأبي الفرج ص١٦٤



الإمام الحسن عيه أدوار فريدة في الدين



إنه لمن المؤسف أن هذا الإمام المجتبى عليه لم يحظ بالعناية التي يستحقها، لا من شيعته ولا من الآخرين من المسلمين، مع أنه شكل العنصر المهم في عدة أدوار شغلها هو وحده، مما كان له أبلغ الأثر في الإسلام في جوانبه الثلاثة: العقيدة والشريعة والمنظومة الأخلاقية.

لهذا، سأتعرض لهذه الأدوار، أو أهمها، بالذكر والتعريف وحسب.

### ١\_ المصداق الأول لسورة الكوثر

قال تعالى ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتَر. فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ. إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾.

فإن الرد على كلام المشركين في أن النبي والمسلم كان «أبتر»، لأنه لم يرزق ولدًا ذكرًا بقي حياً، كان فاطمة عليك التي كانت «الكوثر» الذي سيأتي إلى الدنيا بالكثرة الكاثرة من ذرية النبي والمسلم منها.

وهكذا، كان وليدها البكر «الحسن» عَلَيْكَام هو المصداق الأول لهذا الكوثر.

#### ٢\_ سنن المواليد

رووا أن رسول الله والمسلم المسلم أن يلفوه في خرقة بيضاء، فجيء به إليه، فأخذه والمسلم المسلم المسلم

وقبله، وأدخل لسانه في فيه، وأذن في أذنه اليمنى، وأقام في اليسرى، وحلق رأسه، وتصدق بوزن شعره ورقاً (أي فضة)، وطلى رأسه بالخلوق (الطِّيب)» وعق والمُلْكَةُ عنه بكبشين (١٠).

فصارت هذه السنن المتبعة في مواليد المسلمين جميعاً.

(مع الانتباه إلى أن إدخال اللسان خاص بهؤلاء الأطهار المنه لأنه لا فائدة منه في الناس العاديين، فقد كان هذا فعل النبي المنه مع علي الله في بشكل آخر، وهو أنه المنه كان يمضغ اللقمة قليلاً ثم يخرجها، ويضعها في فم علي علي الله الشيء، ويلقمنيه "(۱)، وهي عادة مستمرة كما يبدو بعد أن انتقل علي عليه وهو ابن ٣ سنوات إلى بيت النبي المنه ، بسبب خاصية في لنعاب النبي المنه ، لها أثرها الخاص فيهم المنه ؛ تلك الخاصية التي رووا أنها أفاضت بالبركة المعجزة على بضعة أقراص خبز وشيء من اللحم والمرق صنعتها زوجة جابر بن عبد الله الأنصاري الله ، فأكل منها المسلمون جميعاً وممن كان يحفر الخندق قبيل معركة الأحزاب وباقي الناس في المدينة).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٦ ص٣٢، وسنن النسائي ج٤ ص٦٦١، ومستدرك الحاكم ج٤ ص٣٣٧. (٢) نهج البلاغة ج٢ الخطبة ١٩٢.

## ٣ الإمامة في آل علي عَلَيْكَالِم

لولا الحسن عليه لكان يمكن القول أن علياً عليه إنما كان أحد الصحابة الكبار الذين صاروا خلفاء في المرحلة الأولى بعد النبي الشالية، وحسب.

ولكن وجود الحسن عليه في الإمامة -بمعنيها الإداري والديني-، في القرآن والسنة (٢)، جعل الخلافة العلوية ليست حالها حال خلافة أبي بكر وعمر وعثمان قبلها، ولا خلفاء بني أمية والعباس بعدها، ولكن جعلها الحلقة الأولى في السلسلة المباركة.

وبعبارة أخرى: ساهم الحسن عَلَيْكُم في إثبات إمامة أبيه عَلَيْكُم قَبِلُم في إثبات إمامة أبيه عَلَيْكُم

(ثم استمر الأمر في الحسين عليه والأئمة من ولد الحسين عليه ليقطع دابر المتكلفين).

<sup>(</sup>١) آية التطهير مثلًا.

<sup>(</sup>٢) أحاديث الاثنى عشر خليفة/ أميراً/ قيّماً.

### ك نوع إمامة أهل البيت عليَّكُ

قال رسول الله والمسلطة: «الحسن والحسين سبطان من الأسباط»(١).

فهل كان المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم على المسلم على المسلم على المسلم الأحفاد من ابنتي؟!

ألا يعلمون ذلك؟!

هل النبي والمثلثة يقول كلاماً لا فائدة منه؟

إذاً، كان والشُّناء يقول شيئاً آخر، نجده في الذكر القرآني لكلمة «سبط»، فإن النبي والشُّناء الذي أنزل عليه القرآن يتكلم على ضوئه.

قال تعالى: ﴿قُولُوا آمَنَا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِللهِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٢) ومثلها: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيْوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا وَاوُودَ زَبُورًا ﴾ (٤) فهذا يعنى أن:

الحسن والحسين عليه الله الكافئان في النوع أسباط بني إسرائيل،

<sup>(</sup>١) كنز العمال للمتقى الهندي ج٦ ص٢٢١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٦٣.

ولكن أسباط بني إسرائيل كانوا أنبياء، والنبوة ختمت بمحمد والثيثة؟

إذاً: الحسن والحسين عليه الله اليسوا أنبياء، ولكنهما من نوع الأنبياء عليه الله وليس أقل.

وهذا نظير قوله الله العلي عليه النه المنالة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي (۱) فتكون هذه الحلقات الثلاث في السلسلة المباركة من آل محمد الله قد ورد النص على أنها من المستوى الأعلى من عباد الله تعالى، وهم الذين ألقيت عليهم مسؤولية هداية العباد، إن بالوحي النبوي والرسولي، أو بالإمامة التالية للنبوة الخاتمة.

فمولانا أبو محمد الحسن عليه كان - من خلال حديث جده والمؤكد لنوع إمامة أهل البيت عليه الدين عليه المؤكد لنوع إمامة أهل البيت عليه الله المؤكد لنوع إمامة أهل البيت عليه المؤكد المؤ

#### ٥ ـ الإمامة العصية على الدنيا

قال رسول الله والمنطقة: «الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا»(٢).

كلمة من أعظم كلمات المصطفى والمناه وأشدها دقة، فهي تقول:

الحسنان عليه المامان + الأمة ربما تدير ظهرها لهما + يبقيان عليه الهما المامين إذا حصل هذا.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم رواية ٢٤٠٤؛ وقريب منه في صحيح البخاري رواية ٢٧٠٦

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع للصدوق ج١ ص٢٠٠.

وهذا = الإمامة شقان إداري وديني.

الأمة «تستطيع أن تتجاهل الشق الإداري» فتختار آخرين غير الأئمة الهلك.

ولكنها «لا تستطيع سلب الشق الديني» لأن الأمة عاجزة عن توفير العلم الديني لمن تختاره برأيها القاصر.

فهذا نداء رسول الله والله والله والله والمسلمون، فهل تسيرون خلف الإمامة خلف الإمامين الحسنين الميالية اللذين تمت تهيئتهما للإمامة فتجعلونهما «قاما»، أم خلف هذا وذاك ممن لم يهياً وا، فتجعلونهما «قعدا»؟

من كرامات الله تعالى لأهل هذا البيت الطاهر، بل من لطفه للعباد جميعاً كي يتعرفوا عليهم هيه بشتى الوسائل، أن صفة «إمام» لم يستخدمها حتى غير أتباع أهل البيت هيه مع أحد من الصحابة غير علي عيه أفتجد وصف علي عيه بالإمام شيئاً تلقائياً عند المسلمين السنة - السنة، وليس الوهابية. لأن الوهابية شيء آخر، فقد تركوا هذه الصفة الكبرى، فهربت هذه الصفة منهم تماماً، فلا تجد وهابياً يصفه عيه بالإمام، وهذا من فضل الله العظيم على عبده الكريم عيه الكريم عيه الكريم على عبده الكريم عيه الكريم على عبده الكريم عيه الكريم على عبده الكريم عبده الكريم على عبده الكريم عبده الكريم على عبده الكريم على عبده الكريم عبده الكريم عبده الكريم عبده الكريم الكريم عبده الكريم الكريم الكريم الكريم الكريم الكريم الكريم

# ٦\_ إتمام تمثيل الإسلام مع الأمم

يجمع المفسرون على أن الإمام الحسن عليه كان أحد المجموعة المباركة أبطال هذه الحادثة (۱) في أواخر حياة النبي (المشهور هو ٢٤ من ذي الحجة من السنة ٩ للهجرة)، كما نص على هذا المحدثون (۲)، حيث جاء وفد من نصارى نجران، شمال اليمن، إلى المدينة، برئاسة رجال الدين، يحاور النبي المهلة حول المسيح عليه وطبيعته، وعقدت لقاءات حوار عدة أيام.

كان الموقف النبوي على هدي القرآن:

﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (٣).

ولما بقي الطرفان كل على رأيه، نزل الوحي بالأمر التالي:

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدُعُ أَبْنَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (٤)،

فضرب النبي المسلم معهم موعداً خارج المدينة لـ «المُلاعنة/

<sup>(</sup>١) من ذلك تفسير الكشاف للزمخشري ج١ ص٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) كما في صحيح مسلم رواية ٤٠٤، ومسند أحمد، فضائل الصحابة وفضائل الحسن والحسين رواية ١٣٣٢، وسنن الترمذي رواية ٢٩٩٩، وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٦١.

المُباهلة»، وأعلن ذلك للمسلمين كي يخرجوا للشهادة عليها.

وفي الموعد، وقفت الجموع الغفيرة من المسلمين، ووقف الوفد النجراني، ينتظرون، إلى أن أطلت تلك الوجوه الكريمة والذوات الفاضلة.

كان النبي وقد حمل الحسين عليه المنه المنه عليه المنه عليه وقد عمل الحسين عليه الله المنه عمره نحو مسنوات)، وأمسك بيد الحسن عليه الذي كان يسير بنفسه، وخلفهم تمشي فاطمة عليه الله وخلفها يمشي علي عليه وهو والمنه المنه المنه

فكان من فراسة رئيس الوفد النجراني التوقف عن المباهلة خشية نزول اللعنة التي تعني العذاب الشامل، قائلاً لأصحابه «إنّي لأرى وجوهاً لو شاء الله أن يزيل جبلاً عن مكانه لأزاله بها، فلا تُباهلوا فتهلكوا»!

وانتهى الأمر إلى المصالحة على دفع ضريبة الجزية وبقاء كل على دينه كما يشاء.

وهكذا، فإن الحسن عليه كان أحد ممثلي الإسلام إزاء الأمم الأخرى، فكان العنصر الثالث في وفد الإسلام - عنصر «أبناءنا».

فلينظر ناظر بعقله إلى أهمية كل من هؤلاء الأربعة الأبرار في وفد النبي والله الذي يتحدى الآخرين بهم، وليفكر كيف أن هؤلاء هم صفوة الأمة، بل الصفوة في الأمة، التي لا تجد لها مثيلًا في الأمم.

وهكذا، كان الحسن عليسًا هو «الأبناء» في وفد المباهلة.

(علماً أن الإمام الحسين عليه لم يكن «زائداً» عن الحاجة في المباهلة، بل كانت الحاجة إليه فيها لأمور:

أنه «يكافئ» أخاه الحسن عَلَيْكَام، فلو لم يخرجه النبي وَاللَّامَةُ ربما ظن الناس أنه ليس كذلك

أنه يمثل الجانب من الإسلام الذي سيظهره بعد ذلك بخمسة عقود ونيّف في نهضته الكبرى.

## ٧\_ التنبيه إلى الحق بصورة دراماتيكية

رووا(۱) بإسناد «أن أبا بكر رضي الله عنه خطب يوماً فجاء الحسن، فصعد إليه المنبر، فقال: «انزل عن منبر أبي»، فقال علي: «إن هذا لشيء عن غير ملإ منا» (إي «إملاء/ تعليم» منا).

وروى ابن حجر في الصواعق المحرقة (٢): «وأخرج الدارقطني أن الحسن جاء لأبي بكر، وهو على منبر رسول الله، فقال: «انزل عن مجلس أبي!» فقال: صدقت والله إنه لمجلس أبيك! ثم أخذه، وأجلسه في حجره، وبكى، فقال علي: «أما والله ما كان عن رأيي!» فقال: صدقت والله ما اتهمتك».

وبصيغة أخرى: «انزل عن منبر أبي، واجلس على منبر أبيك!» فقال له أبو بكر: «نعم إنه منبر أبيك وأبي لا منبر له، وإن كل ما عندنا منكم، فهل أنبت الشعر على رؤوسنا إلا الله وأنتم»(٣).

واضح أن ما قصد الحسن عليه أنه منبر «علي عليه "، لأنه لو قصد منبر النبي النبي المهلة (والجد أب أيضاً) لما قال أبو بكر لعلي عليه «ما اتهمتك» فإن «التهمة» تكون إذا كان قصد الحسن منبر أبيه عليه المتنازع عليه.

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٢٦، والطبقات لابن سعد ج١٠ ص٢٠٠

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة ج٢ ص٥١٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر ج٠٣ ص٧٠٧، وكنز العمال ج٥ ص٦١٦.

### ٨ عقد الصلح مع البغاة

على الرغم من أن الإمام عليًا عَلَيْكُم هو الذي بدأ بالصلح مع البغاة عندما وافق على التحكيم بينه وبين معاوية بن أبي سفيان، ولكن ذلك فيه:

أنه حصل منه مجبراً بعد خروج الخوارج بالألوف من الجيش وتهديدهم إياه بالقتل.

فالقضية فشلت مع خطوة التحكيم نفسها، لهذا عاد عليه التعبئة الناس.

أما صلح الإمام الحسن عليه فكانت فيه عناصر مهمة خصصت له الباب التالي؛ ولكن يكفي القول: إنه عليه أعلن تشريع الصلح مع البغاة داخل الأمة، وذلك في الجانبين:

الجانب الأول: الفكرة ذاتها.

الجانب الثاني: تفاصيل وثيقة الصلح، التي كان فيها أعظم الفوائد للأمة.

## ٩\_ تقديم السلم في الأمة على الذات

بعد أن شقي السم (واحدة من مؤامرات الصحابي الجليل!) وأيقن بالموت، أوصى أخاه الحسين عليه أن يدفنه إلى جنب جده المصطفى والمالية، قائلاً:

«وأن تدفنني مع رسول الله والنه المناه المناه على الله فيما أدخل بيته بغير إذنه، ولا كتاب جاءهم من بعده، قال الله فيما أنزله على نبيه والنه في كتابه: «يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم» فوالله ما أذن لهم في الدخول عليه في حياته بغير إذنه، ولا جاءهم الإذن في ذلك من بعد وفاته، ونحن مأذون لنا في التصرف فيما ورثناه من بعده. فإن أبت عليك مأذون لنا في التصرف فيما ورثناه من بعده. فإن أبت عليك الامرأة فأنشدك الله بالقرابة التي قرب الله عز وجل منك والرحم الماسة من رسول الله والله ونخبره بما كان من الناس نلقى رسول الله والله ونخبره بما كان من الناس الينا بعده...»(١).

وفعلاً، كما توقع عَلَيْكَلِم - فقد رفض الناس...

روى الواقدي(٢): «عن ابن عمر، قال: حضرت موت الحسن، فقلت للحسين: اتق الله، ولا تشر فتنة، ولا تسفك الدماء، ادفن

<sup>(</sup>١) ملخصاً من أمالي الطوسي عن بحار الأنوارج٤٤ ص١٥١ رواية ٢٢؛ كذلك أنساب الأشراف للبلاذريج٣ ص٦٠ وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، بـاب ومـن صغـار الصحابـة، الحسـن بـن علي بـن أبـي طالـب، ص٢٧٤ – ٢٧٥.

أخاك إلى جنب أمه، فإنه قد عهد بذلك إليك». وروى أيضاً: «عن أبى حازم، قال لما خُضر (أي احتضر) الحسن، قال للحسين: «ادفني عند أبي»، يعنى النبي والمنالة «إلا أن تخافوا الدماء، فادفني في مقابر المسلمين»، فلما قبض، تسلح الحسين، وجمع مواليه، فقال له أبو هريرة: أنشدك الله ووصية أخيك، فإن القوم لن يدعوك حتى يكون بينكم دماء، فدفنه بالبقيع، فقال أبو هريرة: أرأيتم لو جيء بابن موسى ليدفن مع أبيه، فمنع، أكانوا قد ظلموه؟! فقالوا: نعم! قال: فهذا ابن نبي الله والما قد جيء ليدفن مع أبيه». وروى أيضاً: «قال أبو هريرة مرة يوم دفن الحسن: قاتل الله مروان، قال: والله ما كنت لأدع ابن أبي تراب يدفن مع رسول الله والله وقد دفن عثمان بالبقيع». فقد رووا قول مروان هذا «يدفن أمير المؤمنين الشهيد القتيل (يعني عثمان) ظلماً بالبقيع بشر مكان (حيث رفض الصحابة أن يدفن في البقيع مع الصحابة، فدفنوه في مقبرة حُش كوكب اليهودية، والتي أدخلت فيما بعد في البقيع)، ويدفن الحسن مع رسول الله؟ لا يكون ذلك أبدًا حتى تكسر السيوف بيننا، وتنقصف الرماح، وينفد النبل»(١).

ولم يكتف بنو أمية بالثورة لمنع دفنه عليه عند جده والمنطقة ، بل قاموا برمي جنازته عليه المسهام بلغت سبعين سهماً (٢).

وهكذا ابن عمر دائماً، يسير بالاتجاه الآخر. فبدلاً من أن

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي عن بحار الأنوار ج٤٤ ص١٥١ رواية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المناقب لابن شهر آشوب ج٤ ص٤٤.

يصطف مع الحسين عليه ضد الممانعين لدفن أخيه عليه عند النبي النبي المناني المناني الأقل النبي المناني المناني الأقل الذي في وصية الحسن لأخيه عليه هي المناني المناني المناني المناني المناني في وصية الحسن المنانية المنانية

أما أبو هريرة، فقد قرّعهم على موقفهم المخزي اللئيم مع ذلك المسجّى الكريم علي الله المسجّى الكريم علي المعالم ا

على أن الإنصاف يقتضي القول: إن الضربة لم تأت من بني أمية وحسب، ولكن جاءت من غيرهم أيضاً.

فقد رووا عن ابن عباس، أنه بعد دفن الإمام على عند جدته فاطمة بنت أسد رووا عن البقيع، وعادوا - قال: «وكنت أول من انصرف، فسمعت اللغط، وخفت أن يعجل الحسين على من قد أقبل، ورأيت شخصاً علمت الشر فيه، فأقبلت مبادراً، فإذا أنا بعائشة في أربعين راكباً على بغل مرحل تقدمهم، وتأمرهم بالقتال. فلما رأتني قالت: إلي إلي يا ابن عباس! لقد اجترأتم علي في الدنيا، تؤذونني مرة بعد أخرى! تريدون أن تدخلوا بيتي من لا أهوى ولا أحب!

فقلت: واسوأتاه يوم على بغل، ويوم على جمل! تريدين أن تطفئي نور الله، وتقاتلي أولياء الله، وتحولي بين رسول الله وبين حبيبه أن يدفن معه، ارجعي فقد كفى الله عز وجل المؤنة، ودفن الحسن عين إلى جنب أمه، فلم يزدد من الله تعالى إلا قرباً، وما ازددتم منه والله إلا بعداً، يا سوأتاه انصرفي، فقد رأيت ما سرّك. قال: فقطبت في وجهي، ونادت بأعلى صوتها: أوما نسيتم الجمل!

يا ابن عباس إنكم لذوو أحقاد! فقلت: أما والله ما نسيته أهل السماء، فكيف تنساه أهل الأرض، فانصرفت، وهي تقول:

فألقت عصاها واستقرت بها النوى كما قُرِّ عيناً بالإياب المسافرُ »(١).

يعضد ذلك رواية أبي الفرج «أن عائشة ركبت بغلة، وأتت إلى التشييع، تُحرّض بني أمية على عدم دفنه عند النبي ألمينية (٢).

إلا أن البلاذري روى ما فيه محاولة ربما لدرء أصل المنع عن السيدة، فقد روى أنها لما رأت أن القتال سينشب بين الحسين عليه والهاشميين ومروان وبني أمية قالت: «البيت بيتي، ولا آذن لأحد أن يدفن فيه»(٣).

وعلى فرض صحة الرواية، فإن السيدة عائشة تصرفت ببيت النبي المسينة، وكأنها الوارثة له، مع أنها كانت زوجة من تسع زوجات توفي المسينة عنهن، فليس لها إلا تُسع الثمن، في حين أن الحسن عليه له أكثر من ذلك بكثير وراثة عن أمه الزهراء عليه عن أبيها المسينة.

وأما أنها فعلت ذلك لدرء الدماء فإن يوم الجمل ينبئك بما هو المخالف لهذا.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي عن بحار الأنوار ج٤٤ ص١٥١ رواية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصفهاني ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ج٣ ص٦١.

المهم هو أن أبا محمد عليه قدم السلم في أمة جده محمد والمهم هو أن أبا محمد عليه قدم السلم في أمة جده محمد والمعلفي والمعلفي والمعلفي والمعلفي والمعلفي والمعلفي والمعلفي المعلم أعلى العلى عند الله تعالى؛ فأدى أحد أهم أدوار الإمامة الحقة في الإسلام.

#### ١٠ الشهادة الدائمة على النواصب

قبل ١٠٠ سنة عجاف عاشها الحجاز تحت الظل الأسود للحلف السعودي-الوهابي المنحرف، وبفتوى من ابن بليهد وآخرين، قام الإخوان الوهابيون بهدم قباب مقبرة بقيع الغرقد، القباب المقامة على قبور الصحابة والتابعين وأمهات المؤمنين وهيئم، والقباب المقامة على قبور أئمة الهدى الحسن السبط وعلي السجاد ومحمد الباقر وجعفر الصادق المهلي الستمروا في العيش أسرى عند هؤلاء الهمج.

إن هدم قبة الأئمة الأربعة وعلى رأسهم مولانا الحسن السبط عليه بقي شاهداً على النصب لأهل البيت الطاهر، الذي اتخذ أشكالاً مختلفة عبر العصور، لينتهي إلى محاولة مسح آثارهم الحجازية جملة وتفصيلاً.

وسيبقى هذا شاهداً عليهم وما فعلوه مع أهل البيت عليه الله وأمهات المؤمنين والصحابة الكرام.



هلكان الحسن عَلَيْسَارِم مزواجاً مطلاقاً حقاً؟



لولا أن من أهداف الكتاب، بل من أهم أهدافه، هو الإشارة إلى الظلم الذي لحق بإمامنا الحسن المجتبى عليه لما كان يهمني التعليق على هذه الفرية التي أطلقها الأعداء في القديم، ونجحوا في تسويقها بحيث بقي لها صدى إلى اليوم.

وإلا، هل يعقل أن الإمام عليًا عليه يقف على المنبر يحذر الناس من تزويج ابنه الحسن عليه لأنه مطلاق؟! لماذا لم يقم بنصح ابنه سرًا والضغط عليه من أجل أن يتوقف عن هذا المنهاج؟! وهل إنه عليه نصحه، ولكن الحسن عليه عاند، واستمر على طريقته؟!

وإذا صحت الرواية عن الصادق على «أن الله عز وجل يبغض كل مطلاق»(١)، فمن المؤكد أن الحسن على يعلمها، فكيف يوقع نفسه في بغض الله عز وجل؟! هذا ناهيك عن المشهور عند المسلمين كافة أن الطلاق يهتز له العرش.

أكثر من ذلك، افتروا - جازاهم الله بما قالوا - أن المجتبى عليه كان يقف في الشارع، ويعرض نفسه للزواج! فهل كان مجهول

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٢ ص٩٦.

النسب أم ضعيف المكانة أم مستهتراً بنفسه وعشيرته كي يفعل ذلك؟! وإذا كان قد تزوج الكثيرات فما الداعي له لعرض نفسه بهذه الطريقة؟! واللطيف أنهم أضافوا أنه عرض نفسه للزواج في الشارع وإذا بمجموعة من النساء يجبنه أنهن كلهن طليقاته؟!

كما قيل: حدث العاقل بما لا يعقل، فإن صدقك فلا عقل له.

### الاختلاف في عدد الزوجات

إنه لمن المضحك حقاً أن تشط بعض المصادر بعيداً في الكذب بحيث تذكر أرقاماً مهولة لعدد زوجات الإمام الحسن عليه الا، كيف يمكن تصديق هذه الأرقام، ولا سيما مع الاختلاف الشديد فيما بينها: ٧٠ زوجة، أو ٩٠، أو ٢٠٠ أو ٢٥٠؟!

والغريب أن المصادر الأخرى تضع العدد ١٨ كحد أعلى (١).

الذين درسوا القضية أشكلوا على هذه الأعداد، ووجدوا أن هذه الأعداد بدأت من المؤرخ علي بن محمد المدائني (١٣٢- ٢٢٥) الذي كذب في نقل رأي النسابة محمد بن السائب الكلبي (٥٥-٤٦هـ) أن للإمام عليه ١١٠ زوجة، وأن ٥ منهن في زواجه عليه منهن شك (٢٠).

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسن بن على عليه القرشي ج٢ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) كتاب حضرة محمد الشيئة للألماني ولفريد مادلونج ت٢٠٢٣م.

## عدد الأولاد يكذب عدد الزوجات

في الفصل السابق ذكرت أن إمامنا الحسن عليه كان التطبيق الأول لسورة الكوثر المباركة، إذ كان الوليد الأول للزهراء عليه أفسيكون -قطعاً - ممن سيكثر الله تعالى من نسله المبارك؛ ولقد حصل هذا بالفعل، إذ ها هم الحسنيون بكثرة كاثرة في كل مكان من البلدان الإسلامية كافة، وأيضاً خارجها.

على أن هذا لم يحصل إلا من بضعة أفراد من أولاد الإمام على أن هذا لم يحصل إلا من بضعة أفراد من أولاد الإمام عليه الحسن المثنى (حيث أن اسمه الحسن بن الحسن عليه وزيد والحسين وعمر، وبعد مدة انقطع نسله من الأخيرين، وبقي في الأولين: الحسن المثنى وزيد (۱).

#### فكم كان عدد أولاده؟

العدد الكلي لأولاده كان ما بين ١٥ (٢) و١٧ (٣).

فكيف يمكن التصديق بتلك الأعداد المهولة من الزوجات مقارنة بهذا العدد العادي من الأولاد؟ كيف يمكن لعشرات الزوجات، بل المئات (!)، أن لا يلدن إلا ما هو دون العشرين من الأولاد؟

<sup>(</sup>١) أنساب الطالبيين للمجدى ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) الإرشاد للشيخ المفيد ج٢ ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) إعلام الورى للطبرسي ج١ ص١٦.

نعم، وجدن ارسول الله والمرابطة للم المرابطة المرابطة عير خديجة عليها ومارية والكن هذا كان لما يبدو من الحكمة الإلهية بمنع وجود ولد ذكر له والحراج الذرية المباركة من بضعته الزهراء عليها حصراً. أما في حالة غيره فإن الأمر مختلف.

ففي حالة الأئمة المسلم، أكثرهم ذرية الإمام موسى الكاظم على النافرة السلم، إذ عدوا له ما يقرب من ٤٠ بين ذكر وأنثى، وقد تزوج العشرات فيما ذكروا. فحتى على هذا، فإن معدل ولد واحد لكل زوجة، على قلّته، هو أكثر بكثير من ١٥ - ١٧ ولداً من ٧٠-٢٥٠ زوجة ذكروها للإمام الحسن علي اللهمية.

إن هذا العدد المنخفض يكذّب عدد الزوجات المبالغ فيه كثيراً.

## فلماذا الفرية أصلاً؟

لم ينجُ أحد من الطاهرين المعصومين ممن يفترون عليه. فبدءاً من سيد المرسلين المعطومين عليه المشركون أنه كان كذاباً وشاعراً ومجنوناً، ثم افترى عليه المسلمون أنه كان ينسى آيات من القرآن (المنزل عليه هو!) فيتذكرها عندما يسمع صحابياً يقرأها، وأنه فكر بالانتحار، ومراراً، وأنه فعل، وفعل. ثم افتروا على على على على على افتروا إلى درجة أن أهل الشام كانوا يعتقدون أنه لم يكن يصلي! والحسين عليه قتل بالعدل؛ لأنه نازع الخليفة

الشرعي، والإمام الصادق عليه لم يكن صادقاً، والإمام الكاظم عليه كان شيعته يزعمون أنه لن يموت، وهكذا وصولاً إلى رمي الإمام العسكري عليه بالعقم أو على أية حال لم يخلف ذرية، ما يعني الافتراء على إمامنا وأملنا المنتظر عليه أنه ما كان إلا أسطورة من الأساطير.

فلا غرابة في أنهم افتروا على إمامنا المظلوم الحسن عليه النواع المفتريات، ومنها هذه الفرية: مزواج مطلاق!

فإذا كانت الافتراءات على سيد المرسلين والأئمة المهلا هي من نسج الأعداء، وفي مقدمهم الحكام الظلمة، فالحسن عليه عليه حاله حالهم. ولهذا يذهب بعض الباحثين أن فرية كثرة النزواج والطلاق إنما كانت من وضع العباسيين نكاية بذريته عليه من الحسنيين الذين ثاروا ضد المنصور (محمد بن عبد الله بن الحسن المثنى، ثم أخوه إبراهيم، ثم يحيى)(١).

ويشير الباحثون إلى أن المصادر الشيعية التي ذكرت بعض هذه الأعداد عن زوجات الإمام عليه قد تطرقت هذه الأخبار إليهم مما قاله المدائني وغيره (كالواقدي ١٣٠-٢٠٧هـ) من مؤرخي أهل السنة في ذلك العصر.

<sup>(</sup>١) حياة الإمام الحسن بن علي للقرشي ج٢ ص٤٥٣، وتاريخ الطبري ج٨ ص٩٣، ومروج الذهب المسعودي ج٣ ص٠٠٠.

## فرية تشبه أخرى

هذه الفرية، التي مصدرها العصر العباسي، تشابه فرية أخرى انطلقت من نفس العصر العباسي، وهي فرية أن أبا طالب عليه لم يؤمن بالإسلام، ومات مشركاً. فلو كان ذلك صحيحاً ما كان يمكن لمعاوية إلا أن يستغله في مراسلاته مع أمير المؤمنين عليه التي كان الأمير عليه يقارن فيها بين بني هاشم وبني أمية فيصف أسلاف معاوية بما كانوا عليه من الشرك؛ ولكننا لم نجد أثراً لكلمة واحدة من معاوية يطعن فيها بإسلام أبي طالب عليه ما يعني أنها كانت ستكون فرية مردودة تماماً؛ لأن الكثير من الصحابة والتابعين كانوا يعرفون حق المعرفة ما كان عليه أبو طالب عليه من كمال الإيمان والسابقة في التصديق بابن أخيه (هذا ناهيك عن اعتقادنا الجازم أنه لم يشرك في حياته طرفة عين يوماً، بل ناهيك عن اعتقادنا الجازم أنه لم يشرك في حياته طرفة عين يوماً، بل كان كآبائه من قبل على دين التوحيد الإبراهيمي والحنيفية البيضاء)، فكانوا سيفضحون تلك الفرية في وقتها.

#### افتراء ظالم

الخلاصة أن ما يصفون به الحسن المجتبى عليه أنه كان مزواجاً مطلاقاً هو افتراء ظالم لا تصمد تفاصيله أمام البحث...

ولإمامنا الحسن عليه الأسوة الحسنة بجده سيد المرسلين ولإمامنا الحسن عليه الأسوة الحسين عليه بما افتروه عليهم - وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.



صلح الإمام الحسن عليسيام





الإمام الحسن عليسكام والباغي معاوية بن أبي سفيان



أقدم هنا ملخصاً لما فعله معه، وقاله في المسجد وغيره رداً عليه... تاركاً رسالته المهمة إليه للفصل القادم، أوردها وأعلق على فقراتها، لما لها من الأهمية في إلقاء الضوء على شخصية المجتبى عليه وعلى محاولته الأولى مع ذلك الباغي من أجل لملمة الأوضاع ومنع افتراق الأمة...

كما أن هذا الملخص يعطي الصورة الحقيقية لعنفوان المجتبى على وكيفية تعامله العالي مع الباغي من جهة، وإصراره على تثبيت الحق السليب من جهة ثانية، وتثبيت حق الأمة المحفوظ من خلاله هو عليه بحيث لا يتعامل حوله إلا بما أمر الله ورسوله وبلحاظ الظروف الراهنة من جهة ثالثة.

#### المعارك والمؤامرات

بعد بدء خلافته بنحو شهرين (۱) بدأ تحرك الإمام الحسن عليه من وردت الأخبار بتحرك جيش الشام، فخرج بجيشه من الكوفة لملاقاته (۲).

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصفهاني ص ٧١.

كان على رأس جيش الإمام عليه ابن عم أبيه عبيد الله بن العباس. بدأت مؤامرات معاوية عندما مالت كفة القتال إلى صالح الإمام عليه ، بإرسال رسالة إلى عبيد الله أن الحسن عليه عبيد الله الاصلح، ووعده بمليون درهم إن تخلى عن الإمام عليه ، ففعل، وذهب إلى معاوية ، فتولى قيس بن سعد قيادة الجيش (۱) ، فحاول معاوية استمالة قيس كما فعل مع عبيد، الله ولكنه فشل (۲).

إنه لمن الواضح أن الإمام الحسن عليه كان يعلم ما كان عليه الناس؛ لأنه كان يجبههم بكذب ادعائهم نصرته. ولكن عليه كان يعمل بظاهر الحال، ويتعامل مع ادعائهم النصرة بالتهيئة للقتال وتجهيز الكتائب.

الرواية التالية تعطي صورة عن الحال:

«لمّا مات عليّ عليه جاء الناس إلى الحسن عليه وقالوا: أنت خليفة أبيك ووصيّه، ونحن السامعون المطيعون لك، فمرنا بأمرك، فقال عليه (كذبتم، والله، ما وفيتم لمن كان خيراً منّي، فكيف تفون لي؟ وكيف أطمئن إليكم، ولا أثق بكم؟ إن كنتم صادقين فموعد ما بيني وبينكم معسكر المدائن، فوافوا إلى هناك». فركب عليه من أراد الخروج، وتخلّف عنه كثير، فما وفوا بما قالوه وبما وعدوه، وغرّوه كما غرّوا أمير المؤمنين عليه من قبله، فقام خطيباً، وقال عليه (غررتموني كما غررتم من كان من

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشراف ج٣ ص٣٨.

وبالفعل، تكمل الرواية أنه عليه بعد أن بعث رجلاً من كندة في أربعة آلاف مقاتل، وأمره أن يعكسر في الأنبار، وعلم معاوية بذلك، بعث إلى الكندي رسلاً، وكتب: «إنّك إن أقبلت إليّ أولّك بعض كور الشام والجزيرة، غير منفس عليك، وأرسل إليه بخمسمائة ألف درهم»، فقبض الكندي عدوّ الله المال، وقلب على الحسن عليه وصار إلى معاوية في مائتي رجل من خاصّته وأهل بيته».

فبلغ ذلك الحسن على القيام خطيباً، وقال: «هذا الكندي توجّه إلى معاوية، وغدر بي وبكم، وقد أخبرتكم مرّة بعد مرّة أنّه لا وفاء لكم، أنتم عبيد الدنيا؛ وأنا موجّه رجلاً آخر مكانه، وإنّي أعلم أنّه سيفعل بي وبكم ما فعل صاحبه، ولا يراقب الله فيّ ولا فيكم». فبعث إليه رجلاً من مراد في أربعة آلاف، وتقدّم إليه بمشهد من الناس، وتوكّد عليه، وأخبره أنّه سيغدر كما غدر الكندي، فحلف له بالأيمان التي لا تقوم لها الجبال أنّه لا يفعل». فخطب عليه على المعهود، وهذا قائلاً: "قد أخبرتكم مرّة بعد أخرى أنّكم لا تفون لله بعهود، وهذا صاحبكم المرادي، غدر بي وبكم، وصار إلى معاوية"»(٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٤.

هنا حاول معاوية استغلال الذي حصل -وقد كان من تدبيره أصلاً-، فكتب إلى الحسن عليه " " يا بن عمّ، لا تقطع الرحم الذي بينك وبيني، فإنّ الناس قد غدروا بك وبأبيك من قبلك».

ولكن الناس عادوا للوعد، وأنهم سيفون للإمام عليه فقال لهم: «لأعودن هذه المرّة فيما بيني وبينكم، وإنّي لأعلم أنّكم غادرون ما بيني وبينكم، إنّ معسكري بالنخيلة، فوافوني هناك، والله، لا تفون لي بعهدي، ولتنقضن الميثاق بيني وبينكم».

هذه المرة، عسكر في الطريق إلى النخيلة عشرة أيام فلم يأت سوى أربعة آلاف، فعاد إلى الكوفة، وخطب فيهم: «يا عجباً من قوم لا حياء لهم ولا دين! ولو سلّمت له الأمر – فأيم الله لا ترون فرجاً أبداً مع بني أميّة؛ والله، ليسومونكم سوء العذاب حتى تتمنّوا أنّ عليكم جيشاً جيشاً، ولو وجدت أعواناً ما سلّمت له الأمر؛ لأنّه محرّم على بني أميّة، فأفّ وترحاً يا عبيد الدنيا!»(١).

ثم اشتد اهتزاز جيش الإمام عليه بما اختلف حوله المؤرخون، فقد روى البعض أن الإمام عليه أن منطقة ساباط حيث يعسكرون، خطب في أصحابه، فقال فيما قال: «ألا وإنّ ما تكرهون في الجماعة خير لكم ممّا تحبّون في الفرقة، ألا وإنّي ناظر لكم خيراً من نظركم لأنفسكم، فلا تخالفوا أمري، ولا تردّوا عليّ رأيي، غفر الله لي ولكم، وأرشدني وإيّاكم لما فيه المحبّة والرضا»، ففهموا

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج٤٤ ص٥٥.

منه -خطأً - أنه يريد الصلح، فهجموا على خيمته ونهبوها (۱)، والبعض الآخر روى أن معاوية أرسل وفداً إلى الإمام عليه ولما خرج الوفد صاروا يتحدثون بصوت عال أن الإمام عليه حقن الله به الدماء، ففهم أصحاب الإمام عليه أنه قرر الصلح، فهجموا على خيمته ونهبوها (۲). ونتيجة لذلك، قام أحد الخوارج بالهجوم على الإمام عليه وطعنه في فخذه بحيث سقط الإمام من على فرسه (۳).

وروي أن البعض، بل الأكثر من أهل الكوفة، كتب إلى معاوية: فإنّا معاوية بالولاء – رووا: «وكتب أكثر أهل الكوفة إلى معاوية: فإنّا معك، وإن شئت أخذنا الحسن عليه وبعثناه إليك، ثمّ أغاروا على فسطاطه، وضربوه بحربة، وأخذ مجروحاً»(٤).

هؤلاء هم الذين قصدهم الإمام عليه عندما كتب إلى معاوية: «إنّما هذا الأمر لي والخلافة لي ولأهل بيتي، وإنّها لمحرّمة عليك وعلى أهل بيتك، والله، لو وجدت وعلى أهل بيتك، سمعته من رسول الله والله، لو وجدت صابرين عارفين بحقي غير منكرين ما سلّمت لك ولا أعطيتك ما تريد»(٥).

وربما لولا نصرة بعض شيعته فربما كانوا قد قتلوا الإمام عَلَيْكَالْمِ (٦).

<sup>(</sup>١) الإرشاد للمفيد ج٢ ص١١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) الأخبار الطوال للدينوري ص١١٧، والإرشاد للمفيد ج٢ ص١١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ج٤٤ ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٦.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٧.

## مكاتبات وتحذيرات قبل الصلح

بعد انكشاف اتصالات معاوية ببعض رؤوسهم وما كان يمنيهم مقابل انقلابهم ضد الإمام الحسن عليه قام الإمام عليه بتنبيههم إلى حقيقة وعود الباغي: «ويلكم، والله، إنّ معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضمنه في قتلي، وإنّي أظن أنّي إن وضعت يدي في يده، فأسالمه لم يتركني أدين لدين جدّي والله وإنّي أقدر أن أعبد الله عزّ وجلّ وحدي، ولكنّي كأنّي أنظر إلى أبنائكم واقفين على أبواب أبنائهم، يستسقونهم ويستطعمونهم، بما جعله الله لهم، فلا يسقون، ولا يطعمونه ويستطعمونهم، بما جعله الله لهم، فلا الله يسقون، ولا يطعمون، فبعداً وسحقاً لما كسبته أيديهم «وسَيعلم الله يعتذرون!

ثم إنه على المناس من حق أحييه وباطل أميته، وخطبك خطب من انتهى إلى اليأس من حق أحييه وباطل أميته، وخطبك خطب من انتهى إلى مراده، وإنّني أعتزل هذا الأمر وأخليه لك، وإن كان تخليتي إيّاه شرّاً لك في معادك، ولي شروط أشترطها، لا تبهظنك إن وفيت لي بها بعهد، ولا تخفّ إن غدرت – وكتب الشروط في كتاب آخر فيه يمنيه بالوفاء، وترك الغدر – وستندم يا معاوية، كما ندم غيرك»(۱).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٤٤، ص٤٧.

## بعد عقد الصلح

سأعرض، في الفصلين القادمين، ملخصاً لعقد الصلح، ثم لعوائد الصلح، ولكن هنا أشير إلى موقف الإمام الحسن عليه من معاوية كمؤشر على نظرته عليه إليه كما في تعامله بذات العنفوان حتى بعد إبرام الصلح.

فقد اجتمع بعض الخوارج، والإمام عليه لما يزل في الكوفة قبل الارتحال عنها إلى المدينة، ووصلت أخبار عيون معاوية إليه، فأرسل إلى الإمام عليه يطلب منه قتالهم، فرفض عليه وأنه لو أراد قتال أحد لقاتل معاوية (١).

ثم حصل هذا بعد ذلك مع جماعة أخرى من الخوارج، وطلب معاوية من الإمام عليه مقاتلتهم، ورفض عليه أيضاً (٢).

#### على المنبر

رووا كلمات رائعة للإمام الحسن عليه في تنبيه الناس إلى الفارق الهائل بينه - في شخصيته وموقعيته - والباغي الذي السنطاع أن يخدع البعض منهم، ويهز البعض الآخر... كلمات تنبئك عن عنفوان إمامنا المجتبى عليه الذي يريد المغرضون أن يخدعوا الناس بعكسه...

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثير ج٣ ص٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة للأربلي ج١ ص٥٣٦.

فبعد الصلح طلب معاوية من الإمام عليه أن «اذكر فضلنا»! فقام الإمام عليه خطيباً، فقال، بعد حمد الله والصلاة على النبي أله أله أله أله والصلاة على النبي رسول الله وفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن رسول الله والله والمسلمة والبن البشير النذير، أنا ابن المصطفى بالرسالة، أنا ابن من صلّت عليه الملائكة، أنا ابن من شرفت به الأمّة، أنا ابن من كان جبرئيل السفير من الله إليه، أنا ابن من بعث رحمة للعالمين، صلّى الله عليه وآله أجمعين..».

ثم، بعد مداخلة سخيفة لمعاوية لحرف الأنظار، أكمل على النا ابن المستجاب الدعوة، أنا ابن من كان من ربّه كقاب قوسين أو أدنى، أنا ابن الشفيع المطاع، أنا ابن مكّة ومنى، أنا ابن من خضعت له قريش رغماً، أنا ابن من سعد تابعه، وشقي خاذله، أنا ابن من جعلت الأرض له طهوراً ومسجداً، أنا ابن من كانت أخبار السماء إليه تترى، أنا ابن من أذهب الله عنهم الرجس، وطهرهم تطهيراً».

هذا الفخر الرائع بجده المصطفى والمسطفى والمسلفي المسلفي المسلفي المسلفي المسلفي المسلفي المسلفية والمسلفية والمسلفي

فأجابه عَلَيْكِمْ: «ويلك يا معاوية، إنّما الخليفة من سار بسيرة رسول الله عليه وعمل بطاعة الله، ولعمري، إنّا لأعلام الهدى ومنار التقى، ولكنّك يا معاوية، ممّن أباد السنن، وأحيى البدع،

أدوار ومواقف سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس ١٥٥ سس واتّخذ عباد الله خولاً، ودين الله لعباً، فكأن قد أخمل ما أنت

واتخــد عبــاد اللــه خــولا، وديــن اللــه لعبــا، فــكان فــد اخمــل مــا انــت فيــه، فعشــت يســيراً، وبقيــت عليـك تبعاتــه»(١).

# معاوية يكشف حقيقته

بعد الصلح، دخل الباغي معاوية إلى منطقة النخيلة، وخطب في الناس، فقال: «إنّي والله ما قاتلتكم لتصلّوا ولا لتصوموا، ولا لتحجّوا ولا لتزكّوا، إنّكم لتفعلون ذلك، ولكنّي قاتلتكم لأتأمّر عليكم، وقد أعطاني الله ذلك، وأنتم له كارهون، ألا وإنّي كنت منيت الحسن، وأعطيته أشياء، وجميعها تحت قدميّ لا أفي بشيء منها له!»(٢).

بعدها دخل الكوفة، وصعد المنبر، وكان الحسنان المهلا حاضرين، فخطب، وذكر علياً عليه والحسن عليه ونال منهما، فأراد الحسين عليه أن يقوم له، فمنعه الحسن عليه ثم قام، وقال: «أيها الذاكر علياً عليه أنا الحسن وأبي علي وأنت معاوية وأبوك صخر، وأمّي فاطمة وأمّك هند، وجدّي رسول الله وجدّك حرب، وجدّتي خديجة وجدّتك قتيلة، فلعن الله أخملنا ذكراً وألأمنا حسباً وشرنا قدماً وأقدمنا كفراً ونفاقاً»، قال الراوي: «فقالت طوائف من أهل المسجد: آمين آمين آمين».

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤١-٤٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٩.

ورووا أيضاً أن معاوية قام على المنبر، فقال: «إنَّ الحسن بن على رآني للخلافة أهلاً، ولم ير نفسه لها أهلاً!».

فلمّا انتهى قام الحسن عليته، فحمد الله، ثم طفق يذكر الناس ببعض فضائلهم الها الله بادئاً بالمباهلة: «فجاء رسول الله والمالية من الأنفس بأبي، ومن الأبناء بي وبأخي، ومن النساء بأمي، وكنَّا أهله ونحن آله، وهو منَّا ونحن منه؛ ولمَّا نزلت آية التطهير جمعنا رسول الله والشيئة في كساء لأمّ سلمة رضي خيبري، ثمّ قال: اللهم، هؤلاء أهل بيتي وعترتي، فأذهب عنهم الرجس، وطهّرهم تطهيراً، فلم يكن أحد في الكساء غيري وأخي وأبي وأمّي؛ ولم يكن أحد تصيبه جنابة في المسجد، ويولد فيه إلّا النبيّ والسِّيّة وأبي، تكرمة من الله لنا وتفضيلاً منه لنا؛ وقد رأيتم مكان منزلنا من رسول الله والمسائد، وأمر بسد الأبواب، فسدها، وترك بابنا، فقيل له فى ذلك، فقال الشِّيَّة: «أما إنّى لم أسدّها، وأفتح بابه، ولكنّ الله عز وجل أمرني أن أسدها وأفتح بابه»؛ وإنّ معاوية زعم لكم أنّي رأيته للخلافة أهلاً، ولم أر نفسي لها أهلاً، فكذب معاوية! نحن أولى بالناس في كتاب الله عزّ وجلّ وعلى لسان نبيّه والمُعْنَاد، ولم نزل أهل البيت مظلومين منذ قبض الله نبيه والمالية، فالله بيننا وبين من ظلمنا حقّنا، وتوتّب على رقابنا، وحمل الناس علينا، ومنعنا سهمنا من الفيء، ومنع أمّنا وما جعل لها رسول الله والسُّلَّيَّةُ ١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج٤٤ ص٦٢.



قراءة في رسالة الإمام الحسن عَلَيْكُام إلى معاوية



بعد رحيل الإمام علي عليه ومبايعة الحسن عليه خلفاً له، بقيت الأراضي التي تحت سلطة الغصب بيد الباغي معاوية بن أبي سفيان، فقام الإمام الحسن عليه بواجبه الشرعي في محاولة تصحيح الأوضاع سلماً قبل اللجوء إلى الحرب. فكتب بضع رسائل، مع علمه عليه -فيما أحسب - أن ذلك الباغي الغاوي لا ينفع معه الكلام، ولكنه كان يقوم بالواجب الشرعي مصداقاً لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةٌ مِّنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْ ذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴿ (۱).

أي، أولاً إبراء الذمة أمام الله تعالى «معذرة إلى ربكم»، وثانياً عسى أن يرجع عن غيه «لعلهم يتقون».

فإنه عليه من تلك الأمة المسلمة الطاهرة المصطفاة الذين لا يحتمون شيئاً على الله، مهما علم من الأمر، ومهما كان ذكاؤه الحاد وفراسته النافذة، فإنه عليه يقي الأمر مفتوحاً لتقدير الله وإرادته.

من أهم الرسائل هي التي أتناولها في هذا الفصل، أولاً بنصها، ثم بالتعليق عليها.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٦٤.

#### نص الرسالة

«من الحسن بن علي أمير المؤمنين إلى معاوية بن أبي سفيان، سلام عليك، فإنّي أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو،

أمّا بعد فإنّ الله جلّ جلاله بعث محمداً رحمةً للعالمين، ومنّةً للمؤمنين، وكافّة للناس أجمعين، (لينذر من كان حيّاً، ويحقّ القول على الكافرين)، فبلّغ رسالات الله، وقام بأمر الله حتى توفّاه الله غير مقصّر ولا وان، وبعد أن أظهر الله به الحقّ، ومحق به الشرك، وخصّ به قريشاً خاصة، فقال له: (وإنّه لذكرٌ لك ولقومك).

فلمّا توفي تنازعت سلطانه العرب، فقالت قريش: نحن قبيلته وأُسرته وأولياؤه، ولا يحلّ لكم أن تنازعونا سلطان محمد وحقّه، فرأت العرب أنّ القول ما قالت قريش، وأنّ الحجّة في ذلك لهم على من نازعهم أمر محمد، فأنعمت لهم، وسلّمت اليهم.

ثم حاججنا قريشاً بمثل ما حاججت به العرب، فلم تنصفنا قريش إنصاف العرب لها، إنهم أخذوا هذا الأمر دون العرب بالانتصاف والاحتجاج، فلمّا صرنا أهل بيت محمد وأولياءه إلى محاجّتهم، وطلب النّصَف منهم؛ باعدونا، واستولوا بالإجماع على ظُلمِنا ومَراغمتنا والعَنَت منهم لنا، فالموعد الله، وهو الولي النصير. ولقد كنّا تعجبنا لتوثّب المتوثّبين علينا في حقّنا وسلطان نبيّنا، وإن كانوا ذوي فضيلة وسابقة في الإسلام، وأمسكنا

عن منازعتهم مخافة على الدين أن يجد المنافقون والأحزاب في ذلك مغمزاً يثلمون به، أو يكون لهم بذلك سببٌ إلى ما أرادوا من إفساده.

فاليوم فليتعجّب المتعجّب من توتّبك يا معاوية على أمر لست من أهله، لا بفضل في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، وأنت ابن حزب من الأحزاب، وابن أعدى قريش لرسول الله ولكتابه، والله حسيبك، فستردُّ، فتعلم لمن عقبى الدار، وبالله لتلقينَّ عن قليل ربّك، ثمّ ليجزينّك بما قدّمت يداك، وما الله بظلام للعبيد. إنّ عليّاً لمّا مضى لسبيله - رحمة الله عليه - يوم قبض ويوم من الله عليه بالإسلام ويوم يبعث حيّاً ولاني المسلمون الأمر بعده، فأسأل الله ألا يؤتينا في الدنيا الزائلة شيئاً ينقصنا به في الآخرة ممّا عنده من كرامة.

وإنّم حملني على الكتاب إليك الإعذار فيما بيني وبين الله عزّ وجلّ في أمرك، ولك في ذلك إن فعلته الحظّ الجسيم، والصلاح للمسلمين،

فدع التمادي في الباطل، وادخل فيما دخل فيه الناس مِن بيعتي، فإنّك تعلم أنّي أحقّ بهذا الأمر منك عند الله وعند كلّ أوّاب حفيظ، ومن له قلب منيب.

واتّـق الله، ودع البغي، واحقن دماء المسلمين، فوالله ما لك خير في أن تلقى الله من دمائهم بأكثر ممّا أنت لاقيه به، وادخل

في السلم والطاعة، ولا تنازع الأمر أهله ومَن هو أحقّ به منك ليطفئ الله النائرة بذلك، ويجمع الكلمة، ويصلح ذات البين.

وإن أنت أبيت إلا التمادي في غيّك سِرتُ إليك بالمسلمين، فحاكمتك، حتى يحكم الله بيننا، وهو خير الحاكمين (١٠).

والآن، أعلق على هذه الرسالة الجامعة الهامة، التي وحدها يمكنها أن تلفت النظر إلى موقعية ذلك العبد الصالح عليه في موقفه ومنطقه وحدبه على الإسلام والمسلمين.

١ - ابتدأ الإمام الحسن عليه بتسمية نفسه بإمرة المؤمنين،
 تثبيتاً لموقعيته بعد البيعة (فقد جمع الاثنتين: الاختيار الإلهي + البيعة الاختيارية من الناس).

ثم لا يتكلم قبل التحميد والتهليل، فإن الله - عنده عليه إلى المحيط بهذه القضية كلها.

٢- ثم يذكر البعثة المحمدية الشاملة للناس، وكيف أن النبي والمعنى المعنى ا

ويذكره بفضل الله تعالى على قوم معاوية - قريش - بما كان من البعثة النبوية نفسها، وكيف أنها أبقت ذكرهم خالداً أبد الدهر.

٣- يذكر عليه النزاع بين قريش والأنصار (بصفة العرب)، وكيف \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٣٩.

أن قريشًا انتصرت من خلال ما قدمته من حجّة أن النبي والمنطقة هو منهم - قبيلة وأسرة وأولياء - وبالتالي فإن الحق لهم دون الناس (وهذا هو الإطار العشائري الجاهلي الذي لم تستطع قريش التخلص منه، وفازت فيه على الأنصار الذين لم يستطيعوا دفعه).

3- يقول الإمام على العرب بالقربة من النبي ولكن قريشاً اليست حاججت العرب بالقربة من النبي ولكن قريشاً ولكن قريشاً رفضت ذلك، فرغم أن الآخرين قبلوا حجة قريش، ولكن عندما قبلوها (ليسوا كلهم طبعاً) فهم لم يعاندوا، وعندما جاء الدور علينا، واحتججنا على قريش بنفس الحجة، حيث أننا - أهل بيت محمد والأقرب داخل قريش كما أن قريشاً عامة هي الأقرب داخل المسلمين، لم ينصفونا، ورفضوا ذلك.

٥- لم يكتفوا بهذا، ولكنهم "أجمعوا على الظلم والإرغام" لآل محمد الشيئة، فكأن قريشًا المسلمة اتفقت مع قريش الكافرة التي أسلمت يوم الفتح على قضية مشتركة: ظلم آل محمد المهنالية وإخضاعهم!

7- والإمام عليه الم يعف عنهم، لقوله «فالموعد الله، وهو الولي النصير»، فهو يتوعد قريشاً بحساب الله في الآخرة.

٧- يعلن الإمام عَلَيْكُم أن أهل البيت عَلَيْكُ كانوا يعجبون كيف قفز البعض على حقهم عَلَيْكُ - أبو بكر وعمر وعثمان ومن أعانهم، واصطف معهم - مع أن هؤ لاء كانوا أصحاب فضيلة وسابقة؛ وفي هذا أمران:

الأول: تأكيد ما نقوله أن خلافة الثلاثة قبل علي علي التلاثة على علي علي كانت غير شرعية بنظر أهل البيت الميلا على الأقل.

الثاني: لقطة جميلة من الإمام عليه فهو يعلمنا أن لا يأخذنا العداء لأحد ولا الشعور بالمظلومية من أحد أن لا نذكرهم كما هم، فهو يذكر سابقة أبي بكر وعمر وعثمان وحزبهم في الإسلام حيث سبقوا زمنياً على من دخل الإسلام بعد الهجرة ثم بعد فتح مكة، ويذكر ما لهم من فضيلة، وهذا سواء على مستوى الإنفاق الذي روي من عثمان بن عفان أو غير ذلك، حتى وإن كانوا قد خطفوا حقهم الهم المنه المنه المنه المنه في المنه في المنه والمنه والمنه المنه والمنه و

٨- ثم يعلن أنهم المنه المنه المنازعة ليس الأنهم أعطوا الشرعية للخلفاء الثلاثة، ولكن خوفاً على الدين من المنافقين والكتل التي تتحين بالدين الفرص، فربما كانوا سيجدون في منازعة أهل البيت المنه السلطة التي حصلت فرصة للدخول والانقضاض على الدين.

9- فإذا كان ذلك هو الحال مع ذوي السابقة من الصحابة الكبار، فكيف سيكون مع شخص مثل معاوية: لا علاقة له بالدين في سابقة، ولا في فضل، ولا عمل جيد، بل هو ابن أشد الناس عداوة للنبي والقرآن العظيم، ويا له من بيت عداوة لله ورسوله والمناسي والمناسية.

١٠- هنا نجد جملة اعتراضية من الإمام عَلَيْكُلْم، قبل أن يدعوه

إلى الطاعة، يحذره من عقاب الله تعالى على الجرائم التي اقترفها؟ فكأن الإمام عليه يقول له: هذا هو منشؤك، وهذا هو عملك، وهذه هي عاقبتك في الآخرة نتيجة موقفك من الإسلام، فكيف تفكر مجرد التفكير في أن تكون لك الخلافة على المسلمين؟!

١١- ثم انظر كيف يذكر عليه أباه علياً عليه في انظر كيف يذكر عليه في أيام ثلاثة:

يوم موته، ويوم دخل الإسلام، يذكر ذلك بالفضل الإلهي عليه عليه عليه عليه عليه عليه المعشه.

ويذكر تأكيداً أنه علي الله على البيعة من المسلمين، فهذا تأكيد ثان على البيعة من المؤمنين». ثان على البيعة من بعد الأول عندما بدأ بصفة «أمير المؤمنين».

17 - ويستدرك - من أجل السامعين - مباشرة أن هذه البيعة وهذا الاستخلاف، الذي يفتح الدنيا أمامه، ليس شأنه، بل يدعو الله تعالى أن يحيد عنه أي شيء من الدنيا الذي يمكن أن ينقص من الكرامة والنعم في الآخرة، فإن الإمام علي عينه على الآخرة، فلا خلافة جاءت ولا خلافة ذهبت تزلزله شعرة.

17 - يقول له: على الرغم من أنني قد صرت الخليفة المبايع، ما يعني أن من حقي إجبارك على الطاعة بالقوة، ولكني أردت من هذه الرسالة أن أقوم بواجبي الشرعي بإبراء ذمتي أمام الله فيك (كيلا تقول: إنك تريد الطاعة، ولكني بدأت بالحرب دون دعوة إلى السلام).

18 - إعذاره عليه لا بدوأن يكون تاماً، لهذا فهو يذكر له - مشجعاً - أن استجابة معاوية لدعوة الطاعة فيها حظ وخير له، وفيها صلاح للمسلمين؛ فإن طاعة ولي الأمر الشرعي عليه بعد البيعة وحقن دماء المسلمين من أعظم الأعمال.

١٥ - فلا تستمر في الباطل، بل غيّر من اتجاهك، وادخل في الطاعة... لماذا؟

لأن الحسن بن علي على أحق بالخلافة منك، وذلك بما تعرفه أنت، وبما يعرفه من وصفهم المهل بصفة «أواب» أي عائد إلى الله في طاعة الله فيما أمر، ومنه الأمر في ولاية أهل البيت المهل وطاعتهم، وصفة «حفيظ» من حفظ هذا الأمر والنص النبوي بالوصية على ولايتهم الهلي وصفة «من له قلب منيب» عائد إلى الله في متابعة الحق، حتى ولو ابتعد عنه شيئاً أو برهة من الزمن، فإن العائد إلى الله قد ابتعد عن الباطل الذي كان فيه.

(وهذه دعوة باقية أبد الدهر إلى جميع من كتموا عنهم حقيقة أهل هذا البيت الميقلا أن يعودوا إليهم، فإن فيهم الحق، ومعهم الراحة والفوز العظيم).

17 - يدعوه إلى التقوى وترك البغي عليه عليه عليه المسلمين، وإلا فأي خير لهذا الباغي في إهراق مزيد من الدماء على ما أهرقه من قبل طلباً للملك؛ دخوله السلم وطاعة الحسن عليه وترك المنازعة مع أصحاب الحق يؤدي إلى إطفاء الفتنة

والخلاف القائم، بل يجمع الكلمة، ويصلح ما بين العدوين.

۱۷ – أخيراً، بعد أن عرض عليه أن يؤدي يمين الطاعة، ويترك الخلاف، وأطمعه بما هو خير له من عدم ركوب المزيد من الظلم وسفك المزيد من الدماء، يهدده أنه عليه لا يزال بيده الخيار الآخر: خيار الحرب. يهدده أنه سيسير إليه بجيش المسلمين، للنزال، ودع الله تعالى هو الذي يحكم بيننا في هذا الخيار.

والملاحظة هنا مهمة في وصف الإمام على لجيشه بصفة «المسلمين»، فإن هذا الوصف يعني بشكل غير مباشر أن الجهة الأخرى إن أصرت على الحرب فإنها ستكون محاربة للمسلمين وقائدهم الشرعي، فتخرج عن صفة الإسلام الحقيقي. ولم يقل الإمام عليه سآتيك بجيش العراق، وأحاربك أنت وجيش الشام كما صار المصطلح عند المؤرخين في هذه القضية، ربما كي يموعوا القضية -كعادتهم - فلا تعود بين حق ظاهر واضح وباطل ظاهر واضح، ولكن «سرتُ إليك بالمسلمين».

فسلام على مولانا الحسن المجتبى عليه في سائر أحواله التي نحاول تصورها، وهو يخوض في تلك الأوضاع المتقلبة، ضد البغاة والظالمين الذين لم يتوقفوا يوماً عن التآمر والتخطيط والتنفيذ ضد ذلك البيت الطاهر، ويحاول لم الشعث وإصلاح ذات البين وإطفاء الفتنة، فهو من ذلك الرسول الكريم الذي ما أرسله تعالى «إلا رحمة للعالمين».



صلح الإمام الحسن عَلَيْكُام - ملّخص



ذكرت في آخر الفصل السابق تأكيد الإمام الحسن عليه أنه هو إمام الحق وهو خليفة الوقت بحق من خلال التذكير ببعض فضائل أهل البيت المهل التي ترفعهم فوق الآخرين أجمعين، فضائل أهل البيت المهل التي ترفعهم فوق الآخرين أجمعين، وبالتالي فلم يكن أحد أولى بقيادة المجتمع، في وقته، منه عليه فهم «أولى بالناس في كتاب الله عزّ وجلّ وعلى لسان نبيه فهم «أولى بالناس في كتاب الله عزّ وجلّ وعلى لسان نبيه بعض رؤساء جيشه، نتيجة الاهتزاز مثل نتيجة الاستجابة لأعطيات بعض رؤساء جيشه، نتيجة الاهتزاز مثل نتيجة الاستجابة لأعطيات الباغي معاوية ومواعيده لهم، هو الذي جعل الإمام عليه يقتنع أن الأمر صار منتهياً. كان هذا بعد أن وعدوه مراراً أنهم سيقومون معه للحرب، ولكن يسقطون مرة إثر مرة، إلى أن وصل الأمر بهم إلى الهجوم عليه وطعنه. عندها، لم يجد الإمام عليه بداً من الاستجابة لعرض معاوية الصلح.

#### تظافرالأسباب

روي أن أحد الأصحاب واسمه زيد بن وهب الجهني قال له الإمام عليه (أثناء علاجه في المدائن من الطعن): «والله إن حاربت معاوية لأخذ أهل العراق بعنقي، وسلموني إليه! أقسم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٦٢.

بالله إن الصلح بالعزة مع معاوية خير من أن أصبح أسيراً بيده أو أقتل أو يمُن علي معاوية، ويتجاوز عن قتلي، فيبقى هذا العار على بني هاشم إلى الأبد»(١).

هذا وكان معاوية لم يزل يمارس شتى أنواع المؤامرات والألاعيب، كما في نشره أن الحسن عليه يريد الصلح (۱)، أو أن «قيس بن سعد بن عبادة»، وهو من خلص شيعته وشيعة أبيه عليه ، ذهب إلى معاوية (۱). كما أنه أثبت للحسن عليه ما عليه الناس عندما أطلعه على الرسائل التي كان بعض رؤوس الكوفة يرسلونها إليه. هنا، قرر الإمام عليه الدخول في الصلح الذي يعنى نزوله عن الخلافة إلى معاوية.

## معاوية يعرض الصلح

رووا أن معاوية أرسل يعرض الصلح، ببنود وشروط معينة (٤)، كما رووا أن معاوية لم يكتب أي شيء بل أرسل ورقة بيضاء مختومة، وطلب من الإمام عليه أن يكتب ما يحب من بنود وشروط (٥).

ولا شك في أن الإمام عليه يعرف معاوية جيداً في كذبه

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ج٢ ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) مما ذكرته في الفصل السابق.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد للمفيد ج٢ ص١٣.

<sup>(</sup>٥) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص ٤١.

وغدره وألاعيبه، ولكن الحال وصل إلى ما أشرت إليه بما لم يدع مجالاً للإمام على غير القبول. مع ذلك عرض الشروط على الناس من أجل معرفة موقفهم: هل يوافقون أو يقاتلون. فقام في الناس خطيباً، وطلب موقفهم، مخيراً إياهم بين القبول بالصلح أو معاودة القتال، فصاروا يعلنون بكل صراحة «البقية البقية» – أي نريد الإبقاء على أنفسنا، وبمعنى آخر: نريد الصلح (۱).

## تاريخ توقيع معاهدة الصلح

جرى الصلح سنة ١٤هـ بعد نحو ستة إلى تسعة أشهر من خلافة الإمام الحسن عليه على خلاف الروايات بين ٢٥ من شهر ربيع الأول أو ربيع الثاني أو جمادى الآخرة (٢٠).

#### بنود معاهدة الصلح

هذه البنود لم يجدها المؤرخون مكتوبة في الوثيقة بتمامها، ولكن متناثرة هنا وهناك، ولهذا كان لزاماً على الباحث التدقيق فيها، لا سيما عندما يكون فيها بعض التعارض.

<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق بابن عساکر ج۱۳ ص۲٦۸.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الذهبي ج٤ ص٥.

# صورة المعاهدة التي وقعها الفريقان

المادة الأولى: تسليم الأمر إلى معاوية، على أن يعمل بكتاب الله وسنة رسوله والمالية، وسيرة الخلفاء الصالحين؛

المادة الثانية: أن يكون الأمر للحسن من بعده، فإن حدث به حدث فلأخيه الحسين، وليس لمعاوية أن يعهد به إلى أحد؛

المادة الثالثة: أن يترك سبَّ أمير المؤمنين والقنوت عليه بالصلة، وأن لا يذكر علياً إلا بخير؛

المادة الرابعة: استثناء ما في بيت مال الكوفة، وتحديد مبالغ معينة إلى أهل البيت المهلك وذوي قتلى صفين من جيش علي علي المهلك البيت

المادة الخامسة: «على أن الناس آمنون حيث كانوا من أرض الله، في شامهم وعراقهم وحجازهم ويمنهم، وأن يؤمّن الأسود والأحمر، وأن يحتمل معاوية ما يكون من هفواتهم، وأن لا يتبع أحداً بما مضى، وأن لا يأخذ أهل العراق بإحنة». «وعلى أمان أصحاب عليّ حيث كانوا، وأن لا ينال أحداً من شيعة علي بمكروه، وأن أصحاب علي وشيعته آمنون على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأولادهم، وأن لا يتعقب عليهم شيئاً، ولا يتعرض لأحد منهم بسوء، ويوصل إلى كل ذي حق حقه، وعلى ما أصاب أصحاب عليّ حيث كانوا.». «وعلى أن لا يبغي للحسن بن علي، ولا لأخيه الحسن بن علي، ولا لأخيه الحسين، ولا لأحد من أهل بيت رسول الله، غائلةً،

ومما يجدر ذكره العهد الغليظ على معاوية في المصدر في آخر الفقرة الخامسة: «وعلى معاوية بن أبي سفيان بذلك عهد الله وميثاقه، وما أخذ الله على أحد من خلقه بالوفاء، وبما أعطى الله من نفسه»(٢).

وأضافوا إلى ذلك ما رواه الصدوق أن «الإمام الحسن عليه عندما سلّم الخلافة إلى معاوية اشترط عليه أن لا يُسميه بأمير المؤمنين، ولا يقيم عنده شهادة وعلى أن لا يتعقب على شيعة علي شيئاً وعلى أن يفرق في أولاد من قتل مع أبيه يوم الجمل وأولاد من قتل مع أبيه يوم البه بصفين ألف ألف درهم»(٣).

هذا، مع اختلاف في فقرة مهمة جداً، المادة الثانية، وهي ما الذي يفعلونه بعد وفاة معاوية؟:

#### هناك شكلان

الأول: الذي ذكرته أعلاه، يعود الأمر إلى الحسن عليه فإن حدث فيه شيء (أي الموت) فإنه للحسين عليه في الم

الثاني: يكون الأمر شورى بين المسلمين.

<sup>(</sup>١) صلح الحسن للشيخ راضي آل ياسين ص٢٥٨-٢٦١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع ج١ ص٢١٢.

حيث ذكروا النص «وعلى أنه ليس لمعاوية أن يعهد لأحد من بعده، وأن يكون الأمر شورى بين المسلمين»(١).

فإذا ناقشنا هذا، فإن «الشورى» لم تكن يوماً مما ذكره أهل البيت عليه أنه المطلوب شرعاً مع وجودهم عليه لأ، فحتى دخول علي عليه في شورى الستة بعد مقتل عمر أوضحه هو لعمه العباس أنه كان من أجل أن يسقط كلام عمر أن الخلافة لا تجتمع مع النبوة في بني هاشم، وإلا فقد علم أنها «ستخرج منّا» بنص إخباره للعباس.

ولم نزل نسأل أن يدلونا على الشورى بتعليم النبي المستحيل أن يدلونا على الشورى بتعليم النبي المستحيل أن تكون هي طريقة اختيار الحاكم والنبي المستحيل أن تكوتاً تاماً مطلقاً.

ثم كيف يمكن أن يتنازل الحسن عليه لمعاوية من أجل المصالح العليا للأمة ثم يقبل بالتنازل من بعد موت معاوية، ويدخل الأمة في النفق الضبابي للشورى؟!

فلا شك في أن الشكل الثاني هو الصحيح، وعندها يتأكد أمران:

الأول: أن الحسن عليه هو الخليفة الشرعي الذي تعود إليه الخلافة بموت معاوية الذي إنما صار خليفة بعد تنازل الخليفة الشرعي وليس لأي سبب آخر.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٥٥.

الثاني: أن الحسين عَلَيْكُم هو الوريث الشرعي للحسن عَلَيْكُم، ما يؤكد إمامة أهل البيت عَلَيْه لا أنها تكون من بعد الحسنين عَلَيْه لا أنها تكون من بعد الحسنين عَلَيْه لا أنها ذرية الحسين عَلَيْه لا .

# عدم وفاء معاوية بالشروط

ذكرت في فصل سابق شيئاً من عدم وفاء معاوية بالشروط، بل مجاهرته علناً بذلك، في قوله مخاطباً أهل الكوفة: «إنّي والله ما قاتلتكم لتصلّوا ولا لتصوموا، ولا لتحجّوا ولا لتزكّوا، إنّكم لتفعلون ذلك، ولكنّي قاتلتكم لأتأمّر عليكم، وقد أعطاني الله ذلك، وأنتم له كارهون، ألا وإنّي كنت منيت الحسن، وأعطيته أشياء، وجميعها تحت قدميّ لا أفي بشيء منها له!»(١).

بل زاد على ذلك ملاحقة شيعة علي علي الله ورجة التصفية، حيث قتل الكثير منهم، وأشهرهم كان العابد الزاهد حجر بن عدي (٢).

كما أنه لم يف بعدم العهد إلى أحد من بعده، حيث عين ولده يزيد ولياً للعهد كما هو معروف.

إن عدم وفائه بالشروط معروف مشهور ذكرته المصادر المختلفة (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) صلح الحسن لراضي آل ياسين ص٥٩ ، وتاريخ الطبري ج٥ ص٥٢٧.

<sup>(</sup>٣) إمتاع الأسماع للمقريزي ج٥ ص٣٦٠، وأعيان الشيعة للسيد محسن الأمين ج١ ص٢٧.



عوائد الصلح



أقدم أولاً الاتجاهات في النظرة إلى الصلح، ومنها نخلص إلى «عوائد الصلح» العظيمة، عسى أن نقدر مولانا المجتبى عليه حق قدره.

#### النظرة إلى الصلح

هناك ثلاثة اتجاهات في النظرة إلى صلح الإمام الحسن عَلَيْكُمُ والباغي معاوية:

الأول: أنه عليه صالح لأن الخيار العسكري لم يكن متاحاً نتيجة ضعف جيشه.

الثاني: أنه عَلَيْكُم صالح لأنه يحب الدعة والسلم والهدوء.

الثالث: لأنه عليه اختار الصلح بعد أن وجد أن عوائد الصلح أفضل من الحرب.

شخصياً أختار الثالث، وذلك استناداً إلى أمور، أذكرها بالإشارة:

حال عاصمته الكوفة / في تشتت قبائلها وأهوائها، وغياب معظم صحابة النبي المينة الذين صحبوا علياً عليه من المدينة، فلم

يبق بعد استشهاد ۸۰ بدرياً إلا قلائل ولا بعد استشهاد نحو ۷۰۰ رضواني إلا القليل، وهو لاء معظمهم من الأنصار، وهم أعرف الناس بعلي عليه وهم «الخيرة التي اختارها الله لنا أهل البيت» حسب وصف الزهراء عليه إياهم في خطبتها الشهيرة (۱).

حال جيشه الذي ورثه عن أبيه عليه العروب وقد تعب من الحروب وأنهكته حرب صفين.

حال العدو في الجغرافية وطبيعة الرعية والجيش وطبيعة القائد / جغرافية واسعة جميع بلاد الشام ومصر وشمال إفريقية، مع التوسعة من خلال الغارات؛ والرعية المطيعة طاعة عمياء؛ والجيش الذي وإن كان تعب هو الآخر من القتال، ولكنه مستعد نتيجة للطاعة العمياء هذه؛ والقائد الذي لا يعرف شيئاً عن مثل وقيم ومبادئ لا يجد مشكلة في قتل عشرات الألوف من المسلمين، بل إن ذلك مما تقر به عينه.

علم الحسن عليه بعد بدء الانحدار في الأمة بعد بدء الانحراف الأول / فقد سمع جده الله يخبر علياً عليه بمآلات الأمور؛ فكأن النتيجة الحتمية تشجع على اتخاذ الاتجاه الذي «يقلل من الخسائر ما أمكن»، الأمر الذي يقوم به كل قائد حصيف، ناهيك عن إمام معصوم مسؤول عن حفظ الأمة في شريعتها وفي أنفسها.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج١٦ ص٢١١ وص٢٤٩، وبلاغات النساء لابن طيفور، ومنال الطالب لابن الأثير ص٥٠١-٥٠٧، وغيرهم.

شخصية الإمام الحسن عليه كرجل له القدر الأعلى من (أ) عنق المؤمنين وعنفوانهم و (ب) وذكاء و فطنة الأذكياء و (ت) معرفة حسن التدبير و (ث) بعد النظر إلى مآلات الأمور.

وكل من هذه أقولها مع التدقيق وليس كلاماً إنشائياً.

وهذه نستطيع تلمسها فيه عليه الله دون مشكلة، ولكن أهمها هنا هيو ما يرد على الاتجاه الثاني أنه كان يحب الموادعة والسلم ولا مزاج له بالحرب، ما وصفته به «عزة المؤمنين وعنفوانهم»، وهو في أعلاه عند سادة المؤمنين.

المثال الأول: ما ذكرته سابقاً من وقوفه أمام الخليفة الأول، وهو على المنبر ليقول له: «انزل عن منبر أبي»(۱)، مع أن الرجال خضعوا وما كانت نصرتهم للإمام علي عليه إلا أضعف ما يكون، وهذا غلام لا يتجاوز عمره ٩ سنوات يقف بكل عنفوان ليعلن الحق من جهة، ويأمر بإزالة الباطل ومن خلال ٤ كلمات وحسب.

المثال الثاني: -وهو الأهم-، ما ذكرته في فصل سابق، فهو مع نفس الشخص الباغي صاحب المشكلة -معاوية- وفي أول بيعته علي للخلافة، إذ أرسل إليه رسالة أكرر منها فقط أجزاء منها:

«فلما توفي - أي النبي الشيئة -، تنازعت سلطانه العرب، فقالت قريش: نحن قبيلته وأسرته وأولياؤه،... فلما صرنا آل بيت محمد

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٢٦، والطبقات لابن سعد ج١٠ ص٠٠٣.

وأولياءه إلى محاجتهم وطلب النصف منهم، باعدونا، واستولوا على الخلافة بالاجتماع على ظلمنا ومراغمتنا والعنت منهم لنا...» فهو يسمي عليه الأشياء بأسمائها دون مجاملات.

«ولقد كنّا تعجبنا لتوتّب المتوتّبين علينا في حقّنا وسلطان نبيّنا، وإن كانوا ذوي فضيلة وسابقة في الإسلام، وأمسكنا عن منازعتهم مخافة على الدّين أن يجد المنافقون والأحزاب في ذلك مغمزاً يثلمونه به، أو يكون لهم بذلك سبب إلى ما أرادوا من إفساده».

#### فهو يذكر الاثنين:

- ١ «حقّنا» أي التصدّي للمسؤولية الشرعية.
- Y «سلطان نبينا»، آلية التنفيذ من خلال بسط اليد في السلطة.
- «فاليوم فليتعجّب المتعجّب من توتّبك يا معاوية على أمر لست من أهله، لا بفضل في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، وأنت ابن حزب من الأحزاب، وابن أعدى قريش لرسول الله ولكتابه؛ والله حسيبك، فسترد غداً على الله فتعلم لمن عقبى الدار، وبالله لتلقين عن قليل ربّك، ثم ليجزينك بما قدمت يداك»؛ فهل هذا كلام رجل يحب الموادعة، ولا يريد المواجهة؟
  - ثم يستمر معه بذات العنفوان والتهديد بالحرب هذه المرة:
- «... فدع التمادي في الباطل، وادخل في ما دخل فيه الناس

من بيعتي... واتق الله، ودع البغي، واحقن دماء المسلمين... وادخل في السّلم والطاعة، ولا تنازع الأمر أهله ومن هو أحق به منك، ليطفئ الله النائرة، ويجمع الكلمة، ويصلح ذات البين. وإن أنت أبيت إلا التمادي في غيّك، سرت إليك بالمسلمين فحاكمتك، حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين»؛ فيدعوه إلى بيعته عين وإذا أصر على العناد فإن الإمام عين يهدده بالحرب حتى يحكم الله. هذا وإن قوله عين أنه يسير إليه «بالمسلمين» إشارة إلى أن جماعة المسلمين إنما هي مع إمام الحق، ومن يقف عدواً محارباً له ولهم يخرج من هذه الجماعة (۱).

#### عوائد الصلح

هنا، ستكون الاستفادة من الذين يعتمدون الاتجاه الثالث -أن الإمام علي اختار الصلح، لأنه سيكون أكثر فائدة - ولا أجد خيراً من بحث سماحة السيد سامي البدري في سردها...

ذلك أنه حتى الشيعة يركزون على أن الإمام عليه إنما دخل في الصلح من أجل فضح معاوية لا غير، ويهملون ما صرح به هو بنفسه عليه من الدواعي التي سيكون لها الأثر الضروري للأمة الإسلامية عموماً وللشيعة بالخصوص.

نعم، نقطة فضح ذلك الباغي، مهمة للغاية، لأنها ضمن سياق

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٣٩.

السنن الإلهية في التمحيص عن طريق الفتنة ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُوكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ. وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلْيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾(١)، ولكنها ليست فَلْيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾(١)، ولكنها ليست الوحيدة، وإلا لكان قرار الإمام عَلَيْ يتعلق بفتح باب الفتنة، أو بإبقاء باب الفتنة المفتوح أصلاً مفتوحاً بدرجة أوسع، دون تحقيق أية فوائد أخرى.

أختصر بعناوين ما ذكره سماحة العلامة السيد سامي البدري من الجديد في بحثه الموسوم «صلح الإمام الحسن عليه - قراءة جديدة في الخلفيات والنتائج»:

١- الروايات الطاعنة في شخصية الحسن عليه وفي الكوفيين وضعت من العباسيين لمواجهة خصومهم الحسنيين الثائرين، وإن الروايات الصحيحة تبرز أن أهل العراق كانوا أوفياء ومخلصين لعلي عليه والحسن عليه وأنهم قدموا ما لم يقدمه غيرهم في وقته.

٢- شروط الحسن عليه وأهمها أمان شيعة علي عليه في الكوفة كانت منفّذة له ١٠ سنوات وإن غدر معاوية بالحسن عليه وشيعته كان في سنة ٥٠ هـ وليس سنة ٤١ هـ، وكان نقضه للشروط قد بدأ بدس السم للحسن عليه نفسه ثم إعادة لعن علي عليه وقتل شيعته وصولاً إلى نقض شرط تعيين الحسين عليه عندما عين ولده يزيد.

<sup>(</sup>١) العنكبوت:٢-٣.

وفي ضوء هذه الحقيقة الكبيرة كان لابد من البحث عن دوافع أخرى للصلح غير ما تبناه الباحثون، والتي سيجدها في حفظ شيعة علي عليه من جانب ونشر روايات النبي والمرابي المرابية في أهل البيت الميابية من جانب آخر.

٣- الصلح منع الانشقاق في الأمة، فإن الصلح كان طلبه معاوية أولاً، وأن يبقى كل طرف على بلاده التي بايعته، ولكن الحسن علي و للأمة، وتكرس رفض هذه الصيغة؛ لأنها تكرس الانشقاق في الأمة، وتكرس الرؤية السلبية التي أوجدها الإعلام الأموي أن علياً علي كان طالب سلطة حاله حال غيره، فكما أن الصلح كان أداة النبي والمن في مواجهة الافتراء فإنه والنبي والمن كان يريد الملك على قريش وكذلك فعل الحسن علي المن و تقدم بصيغة الصلح التي تحقق له أمرين:

الأول: معالجة الانشقاق في الأمة وإقامة تجربة حكم مدني في المجتمع الإسلامي كله، ووضع الحسن علي للحكم المدني شروطه، ومنها ألا تتدخل السلطة في الشؤون الدينية.

الثاني: تأسيس ظاهرة المرجعية الدينية المستقلة عن السلطة، سواء كانت مرجعية علي عليه أو مرجعية قريش المسلمة التي تمثلت بالخلفاء الثلاثة، ويكون الناس بالخيار في العمل بفتاوى هذه المرجعية أو تلك.

من هذا نستفيد الأمور الثلاثة الأهم:

### الأول: بقاء الأمة موحدة

فربما هذا ما يشير إليه الإمام الباقر عليه السدير، حيث ذكر العلم الذي عند الحسن عليه من جده واليه عليه وأبيه عليه فقال سدير: «كيف يكون بتلك المنزلة، وقد كان منه ما كان دفعها إلى معاوية؟» فأجاب الباقر عليه مغضباً فيما يظهر: «اسكت! فإنه أعلم بما صنع؛ لولا ما صنع لكان أمر عظيم»(۱).

لعل هدف وحدة الأمة الإسلامية هو السبب من وراء عدم ذكر القرآن الكريم لأسماء الأئمة اليَّكُ بالتشخيص، علماً من الله تعالى بما سيجري، فكان أن حفظ موقعيتهم وفي نفس الوقت تشخيصهم في القرآن الكريم بأروع وأجمل وأدق من التصريح.

## الثاني: حفظ شيعة على عَلَيْكَالِم

ما أوضحه الإمام الحسن عليه في قوله لبعض المعترضين:

«علّه مصالحتي لمعاوية علّه مصالحة رسول الله والله الم الم الم المعاوية علّه مصالحة وسول الله والمعاوية لبني ضمرة وبني أشجع، والأهل مكة حين انصرف من الحديبية...»

ونحن نعلم أن البعض اعترض على النبي المسالة يومها، لأنهم يجهلون المصلحة العليا والأهداف الكبرى من الصلح، وها هو

<sup>(</sup>١) علل الشرائع للشيخ الصدوق ج١ ص٢١٠.

إمامنا المظلوم عليه يواجه نفس الاعتراضات.

(حيث أن النبي الله قبل شرط موفد قريش سهيل بن عمرو أنه «لا يأتيك منا أحد وإن كان على دينك إلا رددته إلينا، وخليت بيننا وبينه، ولكن لا يفعل العكس»؛ وبالفعل امتحن النبي النبي جندل، وهو ابن سهيل بن عمرو الذي جاءه مسلماً فردّه، بعد محاولاته الله أن يجيزه سهيل، ويتركه ورفضه ذلك. وكما اعترضوا على النبي النبي الخسان، إذ قال عمر بن الخطاب: «ألست نبي الله حقاً؟» قال النبي الله عالى النبي الله عمر «ألسنا على الحق وعدونا على الباطل؟» قال النبي الله ولست «فلم نعطي الدنية في ديننا إذاً؟» قال المناه ولست أعصيه وهو ناصري (۱). وهكذا لم يزل المعصومون الها يزايد عليهم من لا يمتلك من علمهم ومنزلتهم شيئاً).

ثم قال: «إذا كنتُ إماماً من قِبَل الله تعالى ذكره، لم يجب أن يسفّه رأيي فيما أتيتُه من مهادنة أو محاربة، وإن كان وجه الحكمة فيما أتيته ملتبساً.. ألا ترى الخضر عليه لما خرق السفينة وقتل الغلام وأقام الجدار سخط موسى عليه فعلّه، لاشتباه وجه الحكمة عليه حتى أخبره فرضي؟ هكذا أنا، سخطتم علي بجهلكم بوجه الحكمة فيه».

ثم موضع الشاهد في تمام قوله: «ولولا ما أتيتُ لما تُرك من شيعتنا على وجه الأرض أحدُ إلا قُتل»(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج٢ ص ٩٧٤ رواية ٢٥٨١ كتاب الشروط.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع للشيخ الصدوق ج١ ص١١١.

هكذا، من أجل أن تبقى الجماعة المؤمنة التي اختارت أن تلتف حول القيادة الشرعية مهما كانت التضحيات.

هذا، مع أنه على أشار إلى أنه ينتظر فرصة مناسبة في المستقبل للقتال. فقد روي أن الإمام على قال: «إنّي رأيت هوى أعظم النّاس في الصّلح، وكرهوا الحرب؛ فلم أحبّ أن أحملهم على ما يكرهون، فصالحت بقياً على شيعتنا خاصّة من القتل، ورأيت دفع هذه الحرب إلى يوم ما، فإنّ الله كلّ يوم هو في شأن» (۱). فهو على إذاً، يدفع الحرب «ورأيت دفع هذه الحرب إلى يوم ما» يوم ما» يوم ما» يوم ما» والتضحية وبثبات، لا للضعف والخيانة.

### الثالث: تثبيت موقعية أهل البيت المهملا

من خلال نشر أحاديث النبي والمالية فيهم، حيث تمتع الشيعة من الصحابة والتابعين وغيرهم بالحرية مدة تسع سنوات يحدثون النباس بما وصلهم من حديث النبي والمالية في أهل بيته المهالا ولولا هذا ربما لم يكن سيصل شيء مما نجده في أمهات كتب الحديث عند أهل السنة، ناهيك عن التي عند الشيعة.

فسلام الله على ذلك العبد الصالح، الذي كم تحمل من الظلم من الموالي والمخالف مع أن فضله عليهم جميعاً مما لا يعرف عظمته إلا الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الأخبار الطوال لأبي حنيفة الدينوري ص٢٢١



اختلاف موقفي الحسنين عليه للما



مما يؤسف له أن البعض من أولياء أهل البيت المهلا يتحدثون بلغة الجهل بحقيقة موقف إمامنا المجتبى المهلا وكأنهم صدى لمن يجهل موقعيته وموقعية أهل البيت المهلا من المسلمين أتباع المذاهب الأخرى. هؤلاء ليسوا فقط يرمون الإمام المهلا بما ذكرناه آنفاً، ولكنهم يزيدون عليه أن موقفه الملا كان مخالفاً لموقف أخيه الحسين المحلل فيما بعد، أو الأصح يقولون إن الحسين المحلل خالف موقف أخيه الحسن المحلل عندما قاتل هو بعد أن كان الحسن عليه قد صالح. هؤلاء لا يلتفتون إلى البديهيات من كيفية النظر في الأمور – في زمانها، وظروفها، وأبطالها، وبداياتها، ونتائجها.

سأنقل في هذا الفصل المزيد من كلام الإمام عليه في إجاباته لبعض أصحابه ممن اعترض عليه أو تساءل عن السبب وراء مصالحته الباغي معاوية؛ كما أنقل كلام بعض الأعلام من علمائنا (رحمهم الله)؛ ثم أبين ما علمته، وعلمه الناس كلهم من موقف سيد الشهداء الحسين عليه طيلة حياته الشريفة مع أخيه الحسن عليه وبعده، ليتبين للجميع وحدة الموقف الحسني الحسيني في إطار إمامتهما التي قد حمّلها الله تعالى مسؤولية الشريعة في حدّيها: بيان الشريعة، وحراسة الشريعة.

#### تذمر بعض أصحاب الإمام عليسيهم

قبل ذلك أذكر ما ذكرته بعض الروايات من موقف بعض الأصحاب الذين أعربوا عن تذمرهم وعدم رضاهم بموقف الإمام الحسن علي المناهم المن علي المناهم المن

من ذلك أن حجر بن عدي ﴿ قَالُ للإمام عَلَيْ فَي مجلس معاوية: «أما والله، لوددت أنّك متّ في ذلك اليوم ومتنا معك ولم نرهذا اليوم! فإنّا رجعنا راغمين بما كرهنا، ورجعوا مسرورين بما أحبّوا». فلمّا خلا به الإمام عليه قال: «يا حجر، قد سمعت كلامك في مجلس معاوية، وليس كل إنسان يحب ما تحب، ولا رأيه كرأيك، وإنّي لم أفعل ما فعلت إلا إبقاء عليكم، والله تعالى "كل يوم هو في شأن"»(٢).

بل وصل الأمر إلى حد رمي الإمام عَلَيْكُمُ أنه «مُذَلَّ المؤمنين!» (٣).

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر ج١٣ ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) مروج الذهب للمسعودي ج٢ ص٢٤٦.

#### توضيحات الإمام الحسن عليسلام

أجملت في الفصل السابق (عوائد الصلح) أن النتائج الإيجابية، بل الكبيرة جداً في إيجابيتها، هي:

أولاً: بقاء الأمة موحّدة.

ثانياً: حفظ شيعة على عَلَيْكُمْ.

ثالثاً: تثبيت موقعية أهل البيت عليه الله عليه الله

(وذكرت روايات تثبته كما تبين أسباب قرار الإمام عليه الإمام عليه المالية المال

فيما يلي أذكر المزيد من الروايات التي ترسم صورة مكتملة لما كانت عليه ظروف الإمام عليه الإمام

وشكايا من الإمام عليه توضح أكثر فأكثر، وهناك تفاصيل تلقي المزيد من الأضواء على الحال التي واجهها إمامنا المظلوم عليه وما وجده من المصلحة في الصلح نتيجة لذلك...

ففي رواية يقول الإمام علي بعد أن طعنوه: «أرى والله معاوية خيراً لي من هؤلاء! يزعمون أنهم لي شيعة ابتغوا قتلي، وانتهبوا ثقلي، وأخذوا مالي! والله لئن آخذ من معاوية عهداً أحقن به دمي، وآمن به في أهلي خير من أن يقتلوني، فتضيع أهل بيتي وأهلى. والله لو قاتلت معاوية لأخذوا بعنقى حتى يدفعونى إليه

سلماً! فو الله لئن أُسالمه، وأنا عزيز خير من أن يقتلني، وأنا أسيره، أو يمن، عليّ فتكون سبّةً على بني هاشم إلى آخر الدهر»..

ساعد الله الإمام المظلوم على – وصل الأمر أنه وجد أن العدو الباغي معاوية خير له من الذين يفترض أنه جنده وسلاحه لمواجهته... وأنه على صار يتخير بين أن يخاطر ليس فقط بحياته، فهذا يؤدي به إلى الشهادة التي هي أقصى مناه، ولكن أن يخاطر بسمعة تلك الأسرة المصطفاة من هاشم الميلا وبالخصوص العترة الهادية من آل عبد المطلب الميلا، أو يصالح بما يحفظ له سمعة عشيرته الأقربين من بني هاشم. ولو كان هذا من أجل نصرة الإسلام والمسلمين لما تأخر عن هذا، ولكنه عليه وجد الصلح يؤدي إلى نتائج أفضل بكثير (بما قدمته آنفاً من عوائد الصلح).

تستمر الرواية بتساؤل السائل: «تترك يا بن رسول الله شيعتك كالغنم ليس لهم راع؟»

أجاب على المنع يا أخاجهينة! إني والله أعلم بأمر قد أُدِّي به إلي عن ثقاته: إن أمير المؤمنين قال لي ذات يوم، وقد رآني فرحاً: يا حسن أتفرح؟ كيف بك إذا رأيت أباك قتيلاً؟ أم كيف بك إذا ولي هذا الأمر بنو أمية وأميرها الرحب البلعوم الواسع الأعفاج (المصارين)؟ يأكل ولا يشبع، يموت وليس له في السماء ناصر ولا في الأرض عاذر، ثم يستولي على غربها وشرقها، تدين

له العباد ويطول ملكه، يستن بسنن البدع والضلال ويميت الحق وسُنة رسول الله والله ويقسم المال في أهل ولايته، ويمنعه من هو أحق به، ويذل في ملكه المؤمن، ويقوى في سلطانه الفاسق، ويجعل المال بين أنصاره دُولاً، ويتخذ عباد الله خِولاً، ويدرس في سلطانه الحق، ويظهر الباطل، ويلعن الصالحون، ويقتل من ناواه على الحق، ويدين من والاه على الباطل» ثم يتم كلامه عليه بالبشارة بصاحب الأمر عليه في آخر الزمان (۱).

هنا، ليس فقط الحال الضعيف لجنده وشيعته على العموم، ولكن استشراف المستقبل بما عهد له أبوه عليه الذي كان يقيناً عهداً من رسول الله والله وا

ذلك الحال الضعيف لجنده يبينه عليه الوضح ما يكون، في المقارنة التي كانوا عليها أولاً ثم ما صاروا فيها. ففي خطبة له عليه قال: «أما والله ما ثنانا عن قتال أهل الشام ذلة ولا قلة، ولكن كنا نقاتلهم بالسلامة والصبر، فشِيب السلامة بالعداوة والصبر بالجزع؛

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ص١٤٨.

وكنتم تتوجهون معنا، ودينكم أمام دنياكم، وقد أصبحتم الآن، ودنياكم أمام دينكم؛ وكنّا لكم، وكنتم لنا، وقد صرتم اليوم علينا؛ ثم أصبحتم تصدّون قتيلين: قتيلاً بصفين تبكون عليهم وقتيلاً بالنهروان تطلبون بثأرهم، فأما الباكي فخاذل، وأما الطالب فثائر!».

كلام لا يحتاج إلى شرح.

مع ذلك، خيرهم الإمام عليه بين القتال والسلم، حيث أردف: «وإن معاوية قد دعا إلى أمر ليس فيه عز ولا نصفة، فإن أردتم الحياة قبلناه منه، وأغضضنا على القذى، وإن أردتم الموت بذلناه في ذات الله، وحاكمناه إلى الله»، يقول الراوي: «فنادى القوم بأجمعهم: بل البقية والحياة!»(۱).

وهناك رواية تذكر ما ذكره الإمام عليه أمير المؤمنين عليه عن أبيه أمير المؤمنين عليه المرة برواية الإمام الباقر عليه المرة برواية المرة برواية الإمام الباقر عليه المرة برواية المرة برواية الإمام المرة برواية المرة برواية المرة برواية المرة برواية المرة برواية الإمام المرة برواية المرة برواية الإمام المرة برواية المرة المرة برواية المرة برواية المرة برواية المرة برواية المرة المرة

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٢١.

الطاغية، يحكم بغير ما أنزل الله؛ فقال له الحسن على الساد الله لله فعلت ذلك... قال: سمعت أبي على يقول: قال رسول الله والمياني: لن تذهب الأيام والليالي حتى يلي أمر هذه الأمة رجل واسع البلعوم رحب الصدر، يأكل، ولا يشبع، وهو معاوية، فلذلك فعلت. ما جاء بك؟ قال: حُبّك؛ قال: الله؟ قال: الله.. فقال الحسن عليه والله لا يحبّنا عبد أبداً -ولو كان أسيراً في الديلم إلا نفعه حبّنا، وإن حبّنا ليساقط الذنوب من بني آدم كما يساقط الريح الورق من الشجر»(۱).

#### توضيح بشكوى بحضور الباغى

وهناك توضيح من الإمام الحسن عليه بمعاوية وداً صريحاً طاعناً وبشكل عام حيث قام خطيباً، ورد على معاوية رداً صريحاً طاعنا به، وأكد موقعيته في الدين، وأخبرهم بما خسروه من عدم طاعته ونصرته، وأبلغهم بما سيحدث في المستقبل نتيجة ما قدمت أيديهم، معيداً الناس إلى خذلان أمير المؤمنين عليه النبي وما فعله النبي المرابئ من تغيير العمل عندما تغيرت الظروف، بأنها كلمات جامعة شاملة من أروع ما كان من المجتبى عليه السمع إليه يقول عليه النبي عليه من أروع ما كان من المجتبى عليه السمع إليه يقول عليه النه المنه من أروع ما كان من المجتبى عليه السمع إليه يقول عليه الله عندما تغير المجتبى عليه الله عليه الله يقول عليه الله المنه ال

«أيها الناس! إن معاوية زعم أني رأيته للخلافة أهلاً، ولم أر نفسي لها أهلاً، وكذب معاوية! أنا أولى الناس بالناس: في كتاب الله، وعلى لسان نبي الله.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٤٤ ص٢٣.

وقد هرب رسول الله والله والله

وقد جعل الله هارون في سعة حين استضعفوه، وكادوا يقتلونه، ولم يجد عليهم أعواناً، وقد جعل الله النبي المالية في سعة حين فرّ من قومه لمّا لم يجد أعواناً عليهم، وكذلك أنا وأبي في سعة من الله حين تركتنا الأمة، وبايعت غيرنا، ولم نجد أعواناً... وإنما هي السنن والأمثال يتبع بعضها بعضاً. أيها الناس! إنكم لو التمستم فيما بين المشرق والمغرب لم تجدوا رجلاً من ولد نبي غيري وغير أخي»(۱).

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ج٤٤ ص٢٢.

#### نقاش السيد المرتضى على

في كتابه «تنزيه الأنبياء المهلية السيد المرتضى المرتضى المرتضى المرجع بعد بن الحسين ٥٥٥-٤٣٦ هـ، من أكابر علماء الإمامية والمرجع بعد قليل من بدء الغيبة الكبرى لصاحب الأمر عليه ما طعنوا الإمام الحسن عليه به من طعون، ورد عليها واحدة واحدة – أذكر ما قاله باختصار فيما يتعلق بموضوعنا.

قال: «فإن قال قائل: "ما العذر له على في خلع نفسه من الإمامة، وتسليمها إلى معاوية مع ظهور فجوره وبعده عن أسباب الإمامة، وتعرّيه من صفات مستحقها، ثم في بيعته... وإظهار موالاته والقول بإمامته، هذا مع توفر أنصاره واجتماع أصحابه ومبايعة من كان يبذل عنه دمه وماله، حتى سموه مذلّ المؤمنين، وعابوه في وجهه على "أجاب أولاً بتثبيت الإطار العام لما يجب عليه المؤمن في نظرته إلى الإمام الذي فرض الله طاعته – قال: «قد ثبت أنه على الإمام المعصوم المؤيّد الموفق بالحجج الظاهرة، والأدلة القاهرة، فلا بد من التسليم لجميع أفعاله، وحملها على الصحة وإن كان فيها ما لا يُعرف وجهه على التفصيل، أو كان له ظاهر ربما نفرت النفس عنه...».

### ثم رد الطعون بما ملخصه:

«وبعد فإن الذي جرى منه عليه كان السبب فيه ظاهراً... لأن المجتمعين له من الأصحاب وإن كانوا كثيري العدد فقد كانت قلوب أكثرهم نغلة غير صافية، وقد كانوا صَبَوا إلى دنيا معاوية... فأظهروا له عليه النصرة، وحملوه على المحاربة والاستعداد لها طمعاً في أن يورطوه، ويسلموه، فأحس بهذا منهم قبل التولج والتلبّس، فتخلّى من الأمر... وقد صرّح بهذه الجملة، وبكثير من تفصيلها في مواقف كثيرة، وبألفاظ مختلفة، وقال عليه «إنما هادنت حقناً للدماء، وضنّاً بها، وإشفاقاً على نفسي وأهلي، والمخلصين من أصحابي...».

وفي ذكر موقفهم من القتال أن الإمام علي «خطب أصحابه بالكوفة يحضّهم على الجهاد... وأمرهم أن يخرجوا إلى معسكرهم، فما أجابه أحد. فقال لهم عدي بن حاتم: سبحان الله ألا تجيبون إمامكم!»

وذكر بعدها طعنتهم الإمام عليه في فخذه في ساباط، فلما حمل إلى المدائن للعلاج، وعليها سعد بن مسعود عمّ المختار، وكان عامل الإمام علي عليه أشار المختار على عمه أن يوثق الإمام علي ويأخذه إلى معاوية! فرفض العم قائلاً: «أنا عامل أبيه، وقد ائتمنني وشرفني... أأنسى رسول الله والمنطنة ولا أحفظه في ابن ابنته وحبيبته؟!» وذكر توضيح الإمام عليه لحجر بن عدي عندما اعترض (۱).

وفيما يتعلق بوجود قوة قتالية للإمام عليه ذكر المرتضى ما تكلم به سليمان بن صرد الخزاعي مع الإمام عليه بعد سنتين من

<sup>(</sup>١) ذكرته سابقاً فراجع.

عقد الصلح، قال: «ما ينقضي تعجبنا من بيعتك معاوية، ومعك أربعون ألف مقاتل من أهل الكوفة، كلهم يأخذ العطاء، وهم على أبواب منازلهم، ومعهم مثلهم من أبنائهم وأتباعهم، سوى شيعتك من أهل البصرة والحجاز، ثم لم تأخذ لنفسك ثقة في العقد، ولا حظّاً من العطية!... فإذا شئت فأعد الحرب خدعة، وائذن لي في تقدّمك إلى الكوفة، فأخرج عنها عامله، وأظهر خلعه، وتنبذ إليه على سواء...» فقال الحسن عليه إنتم شيعتنا وأهل مودتنا، فلو كنت بالحزم في أمر الدنيا أعمل ولسلطانها أركض، وأنصب ما كان معاوية بأبأس منى بأساً... ولكنى أرى غير ما رأيتم، وما أردت بما فعلت إلا حقن الدماء، فارضوا بقضاء الله... والزموا بيوتكم...» وقد روي أنه عليه الما طالبه معاوية بأن يتكلم على الناس... قام فقال فيما قال: «... إن معاوية نازعني حقاً هو لي، فتركته لصلاح الأمة وحقن دمائها، وقد بايعتموني على أن تسالموا من سالمت، فقد رأيت أن أسالمه، ورأيت أن ما حقن الدماء خير مما سفكها... وإن أدري لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين». ثم تناول المرتضى تهمة أنه عليه خلع نفسه من الإمامة، فقال: «معاذ الله! لأن الإمامة بعد حصولها للإمام لا يخرج عنه بقوله، وعند أكثر مخالفينا أيضاً في الإمامة أنّ خلْعَ الإمام نفسه لا يؤتّر في خروجه من الإمامة، وإنما ينخلع من الإمامة عندهم بالأحداث والكبائر».

وأما بخصوص البيعة فقال: «فإن أريد بها الصفقة وإظهار الرضا والكفّ عن المنازعة فقد كان ذلك، لكنا قد بيّنا جهة

وقوعه، والأسباب المحوجة إليه، ولا حجة في ذلك عليه صلوات الله عليه، كما لم يكن في مثله حجة على أبيه صلوات الله عليهما لمّا بايع المتقدمين عليه، وكفّ عن نزاعهم... وإن أريد بالبيعة الرضا وطيب النفس فالحال شاهد بخلاف ذلك، وكلامه المشهور كله يدل على أنه أُحوج وأُحرج، وأن الأمر له، وهو أحق الناس به، وإنما كف عن المنازعة فيه للغلبة والقهر والخوف على الدين والمسلمين». كما تناول ما زعموه من إظهار لموالا لمعاوية قائلاً: «ما أظهر عين من ذلك شيئاً، كما لم يبطنه، وكلامه عين فيه بمشهد معاوية ومغيبه معروف ظاهر» يعني ردوده على على معاوية التى ذكرت بعضها آنفاً.

ثم قال: «وأعجب من هذا كله دعوى القول بإمامته، ومعلوم ضرورة منه عليه خلاف ذلك، فإنه كان يعتقد ويصرّح بأن معاوية لا يصلح أن يكون بعض ولاة الإمام وأتباعه، فضلاً عن الإمامة نفسها...»(١).

أحب أن أضيف توضيحاً بخصوص الخروج من الخلافة والخروج من الإمامة اختيار من من الإمامة، حيث يشتبه الأمر على الكثيرين. إن الإمامة اختيار من الله عز وجل لمن اصطفاه من العباد المخلصين المخلصين، وجعلُ منه ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾(٢)، في حين أن الخلافة إنما هي المجيء بخليفة بعد النبي المنطقة في إدارة البلاد والعباد حسب مقتضيات

<sup>(</sup>١) تنزيه الأنبياء ص٢٢٢-٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) الأنساء: ٧٣.

تلك الإمامة. وبما أن الناس يستطيعون، بالكيد والتآمر والغلبة من الأعداء وبالخضوع والضعف والاهتزاز من المجتمع، أن يمنعوا الإمام من منصب الخلافة، فإن ذلك الإمام الحق عليه يحاول منع ذلك بمختلف الوسائل، فإن لم يستطع فإنه يتخذ الأقل ضرراً من الخيارات. فإن كان ذلك التنازل عن منصب الخلافة إلى العدو الباغي فإن الإمامة تبقى كما هي في شخصه، يهتدي بنورها من يريد ويتركها من يريد، ليبقى هو عليه الإمام الحق الذي لا ينازع مطلقاً. ولهذا، نحن نؤمن بإمامة الأئمة من الحسين عليه وحتى العسكري عليه مع أنهم لم يستخلفوا في منصب الحكم والإدارة، في حين تركهم المخالفون تماماً، واتخذوا من غيرهم أئمة رضي عنهم الخلفاء الذين سلبوا أئمتنا حق الحكم والإدارة.

#### موقف الإمام الحسين عَلَيْكَالِمُ

لو نظرنا في سيرة سيد الشهداء عليه من المهد إلى اللحد، فيما يخص موضوع البحث، لوجدناها كالآتي:

# على عهد النبي والناياة

نشأ - كنشأة أخيه الأكبر عليه في كنف النبي وأليه وبيت علي وفاطمة عليه الأكبر عليه الوحي والرسالة وتعليم سادة الناس بالكلمة وبالفعل. كما شارك في يوم المباهلة التاريخي كأحد أفراد الأسرة المصطفاة التي بها يواجه النبي والمهاهدة الأمم.

## في حياة الزهراء عليسكا

بعد أبيها عليها عاصر - كأخيه الأكبر عليه - الظلم الذي صبّ على أمه وأبيه عليه الأا وشارك - كأخيه الأكبر عليه - في محاولة والديه عليه الأكبر عليه المسلمين ببيعة الغدير.

## في حياة أمير المؤمنين عليه حتى بيعته بالخلافة

مذكان صبياً حتى صار شاباً، فرجلاً، يشهد - كأخيه الأكبر على أبيهما عليه الأبيهما عليه الأمن استمرار الظلم العظيم بدفعه عن موقعيته في خلافة النبي المرابي المرابي المرابية في الحكم والإدارة، شاهداً على أنواع الطرق التي تحايلوا بها لإبقاء أمير المؤمنين عليه بعيداً عن الحكم وما حصل نتيجة لذلك وغيره من تبديل للأحكام الشرعية ومن تقليص لمكانتهم عليه في الأمة.

# في أيام خلافة أمير المؤمنين عليسكم

شهد - كأخيه الأكبر عليه المشاكل والثورة على الخليفة الثالث عثمان بن عفان، ثم البيعة العامة لأبيهما عليه الأنها، ثم انتفاض بعض كبار الصحابة ضده ما أدى إلى حرب الجمل أولاً ثم حرب صفين ثانياً ثم معركة النهروان ثالثاً، وما بين ذلك من مراسلات وكلام ومواقف لأمير المؤمنين عليه في شؤون الحكم على أرض الواقع كما في نشر ما استطاع نشره من علوم سيد المرسلين وفي آخر عهد أبيه عليه ولا سيما بعد طعنة الشقي ابن ملجم، كانت الوصية العلوية لأخيه الأكبر الحسن عليه وتسليمه مواريث النبوة والإعلان العام لخلافته من بعد أبيه عليه.

# في أيام خلافة الحسن عَلَيْسَالِم

كان عوناً لأخيه الأكبر عليه مطيعاً له تماماً، مؤيداً لمقتضيات ائتمامه به. ومن ذلك، وهو من أهم ما جرى، هو أنه كان:

أولاً: شاهداً على جميع تحركات أخيه الأكبر عليه والخليفة الشرعي، سلماً وحرباً.

ثانياً: شريكاً في عقد الصلح نفسه، حيث ورد في الفقرة الثانية أن معاوية لا يعهد لأحد من بعده بل الأمر يعود إلى الحسن عليسيم فإن حدث فيه شيء (إشارة إلى وفاته) فالأمر للحسين عليسيم.

وعلى أن الموافقة التلقائية للحسين عليه على جميع ما قام به الحسن عليه من البديهيات، وذلك لأنهما عليه المن سلسلة الإمامة المحمدية المسؤولة عن ذات الشريعة الخاتمة، فإنه حسب الاطلاع لم يرو شيء يقول: إن الحسين عليه اختلف مع أخيه الحسن عليه أو اعترض عليه، ومن ضمن ذلك بخصوص عقد الصلح، وما قبله وما بعده.

### بعد الصلح

انتقل الإمام الحسين عليه مع أخيه الحسن عليه عائدين إلى مدينة جدهما وبقي على على طاعته ومرافقته لأخيه الأكبر عليه حتى استشهاده سنة ٥٠هـ.

## بعد الحسن عليسه وحتى محاولة معاوية أخذ البيعة لولده

وهذه أهم مرحلة تثبت موقف الحسين عليم من جميع ما قام به الحسن على ذات الموقف الموافق المتفق مع جميع ما قام به الحسن عليم ومن ضمنه عقد الصلح مع الباغي، رغم أنه عليم صار هو الإمام على الناس فيما يتعلق بالمرجعية الشرعية بعد أخيه عليم، وبالتالي له أن يتصرف بما يجده مناسباً وفق الموازين الشرعية ومهماته التي تتلخص في الأمرين: بيان الشريعة وحراسة الشريعة. ولم يُسقِط معاهدة الصلح، حتى مع قيام معاوية بارتكاب الجرائم العظام بحق شيعة أمير المؤمنين عليم، إلى درجة أن الإمام الحسين عليم خاطبه بالقول: إنه صار يخشى الله في ترك قتال معاوية!

فقد روي أنه على كتب رسالة جوابية إلى معاوية من ضمن ما جاء فيها: «... وأمّا ما ذكرت أنّه رُقي إليكَ عنّي، فإنّه وإنّه إنّما رقّاه إليك الملاّقون المشّاؤون بالنّميمة، المفرّقون بين الجَمع، وكذب المعادون، ما أردْتُ حَرْباً ولا عليك خِلافاً، وإنّي لأخشى الله في ترك ذلك منك ومن الأعذار فيه إليك، وإلى أوليائك القاسطين الملحدين، حزب الظّلمة وأولياء الشّياطين...».

إلى أن يقول له: «وإني لا أعلم فتنة أعظم على هذه الأمة من ولايتك عليها، ولا أعلم نظراً لنفسي ولديني ولأمة محمد والمراكبية وعلينا أفضل من أن أجاهدك، فإن فعلت فإنه قربة إلى الله، وإن

تركته فإني أستغفر الله لديني، وأسأله توفيقه لإرشاد أمري»(١).

ثم يذكر بعض جرائم الباغي معاوية بقتله حجر بن عدي وعمرو بن الحمق وغيرهما، وادعاءه زياد بن أبيه إليه، ما يوضح لماذا أن الإمام علي المناه المناه

وهذا أعظم تعبير عن موقف الرافض والمتألم من الحال، ولكن الحكم الشرعي الذي يتوجب عليه عليه على هو الوفاء بمعاهدة الصلح رجاء استمرار الاستفادة من عوائدها بأعلى درجة ممكنة، بل وحتى بالحد الأدنى، بحيث أنه أجاب بعض الأصحاب الذين كانوا يطلبون منه الخروج على الباغي في حياة أخيه على أن يلزموا بيوتهم ولا يتحركون للثورة. واللطيف في علاقة ذلك بموضوعنا أن الحسين على أمرهم بهذا مع تصدير الكلام بتثبيت صحة ما قام به أخوه الحسن على فقد رووا قوله على «صدق أبو محمّد حامي الحسن على الحسن على معاوية - حيّاً» ("). وفي رواية أخرى بيته ما دام هذا الإنسان - يعني معاوية - حيّاً» ("). وفي رواية أخرى ربما تكون بعد استشهاد الحسن على «فالصقوا رحمكم الله بالأرض، واكمنوا في البيوت، واحترسوا من الظنّة ما دام معاوية حيّاً» (").

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الأخبار الطوال للدينوري ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الأخبار الطوال للدينوري ص٢٢٢.

#### بعد معاوية

ذكرت في الفصل السابق أن الإمام الحسن عليه كان ينتظر توافر الظروف للقتال، حيث رووا قوله عليه: «إنّي رأيت هوى أعظم النّاس في الصّلح، وكرهوا الحرب؛... ورأيت دفع هذه الحرب إلى يوم ما...»(۱)، يوم يكون الناس فيه مستعدين للجهاد والتضحية وبثبات، لا للضعف والخيانة. فهل تغيرت الظروف بحيث صار الناس مستعدين كي يقوم الحسين عليه بثورته الكبرى؟

يقول الباحثون إن من أهم المتغيرات هي شخصية يزيد بن معاوية مقارنة بأبيه. فقد كان أبوه خبيراً بالمؤامرات والمداراة والخطط وتحمل الخصوم والنظر البعيد في الأمور (طبعاً على مستوى الدنيا، وإلا على مستوى النظر البعيد الحقيقي، أي الآخرة، كان الرجل لا يحفل بها مطلقاً)، في حين كان ابنه سفيها مستهتراً نشأ على الدعة واللعب واللهو، إضافة إلى خلو شخصيته مما كان لأبيه مما ذكرت أعلاه. ولهذا، فإن الإمام الحسين عيم عندما صار متخففاً من عبء معاهدة الصلح المعقودة مع معاوية أولاً، وصارت الأمة - ولا سيما بعد انتهاء عهد الصحابة الذين يعرفون فضل علي وآل علي عيم طيعة بيد أولئك الطغاة وبدأ ترسخ التغيير في الدين والانحراف عنه ثانياً بما يحتم على الإمام على النهوض بالصدمة اللازمة، فإن عهد يزيد صار مناسباً، بل متعيناً، للقيام بالعمل التغييري، الذي يحقق المراد إنْ في ذلك الوقت أو في المستقبل.

<sup>(</sup>١) الأخبار الطوال لأبي حنيفة الدينوري ص٢٢١.

هذا، ولقد بحثت بوادر الحاجة إلى النهوض ومعاوية لا يزال في الحكم، ربما لافتضاح أمره عند الغافلين أو بعضهم، وربما لتحرك الغيرة الدينية عند البعض كرد فعل على الجرائم التي كان يرتكبها، بحيث أن مروان بن الحكم كتب إلى معاوية محذراً «أما بعد فإن عمرو بن عثمان ذكر أن رجالاً من أهل العراق ووجوه أهل الحجاز يختلفون إلى الحسين بن علي، وذكر أنه لا يأمن وثوبه، وقد بحثت عن ذلك، فبلغني أنه لا يريد الخلاف يومه هذا، ولست آمن أن يكون هذا أيضاً لما بعده فاكتب إلى برأيك»(۱).

(احتاط معاوية لهذا بكتابته رسالة إلى الحسين عليه يحذره من جانب، ويحثه من جانب آخر على درء الفتنة، فكتب إليه الإمام عليه جواباً ناقشه الحساب بدقة ذاكراً جرائمه بما ذكرته آنفاً).

## هذه نستفيد منها أمرين:

الأول: أن الإمام الحسين عليه ربما بدأ يفكر، ويخطط للقيام بعد موت معاوية دون تأخير (لأنه أمر الناس الذين طلبوا منه القيام حالاً أن يكمنوا في البيوت، ويصبروا كما ذكرنا في أعلاه)؛

الثاني: أن الإمام الحسين عليه بقي على الهدوء حسبما تبين لمروان من جهاز التجسس عنده، أي أنه عليه بقي يعتقد بوجوب الصبر، وفاء للعهد الذي عقده أخوه عليه من جانب، وخشية

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٤ ص٢١٢.

التعرض لما تعرض له الكثيرون ومنهم أخوه عَلَيْكُمْ من القتل غيلة بالسم كما عرف، واشتهر من أعمال معاوية ضد الخصوم، وبذلك لن يكون قد حقق شيئاً.

وبذلك، فإن الحسين عليه بقي سائراً على نهج أخيه الحسن عليه إلى آخر يحوم من حياة الباغي الذي عقد معه الحسن عليه الصلح.

## حركة الحسين عليسية إلى يوم عاشوراء

أما بعد معاوية، فقد تغير الحال بتغير شخصية الحاكم، الذي كان مستهتراً لا يتمتع بدهاء أبيه «لا يهم بشيء إلى ركبه» حسب تعبير المؤرخين (۱)، وسيقوم بالتعامل مع الأحداث بشكل متوقع.

وعليه، فإن قال قائل: إن الإمام الحسن عليه أخطأ في عقد الصلح والالتزام به تسع سنوات، فإنه يقول أن الإمام الحسين عليه أخطأ أكثر في الالتزام بالصلح تسع عشرة سنة وبعد أن أظهر معاوية حقيقته للناس جميعاً...

معاذ الله أن يكون أي من سيدي شباب أهل الجنة عليه الله أخطأ، وكيف ذلك وهما المطهران المعصومان من تلك الأمة المسلمة من ذرية إبراهيم وإسماعيل عليه التي كانت إعداداً من الله لهداية الناس، وعلى المستوى الأعلى من «الإسلام» إلى الله

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف للبلاذري ج٤ قسم٢ ص١.

تعالى بحيث دعا إليه النبيان العظيمان عليه الله النبيان العظيمان عليه الله النبيان العظيمان عليه الدرجة من الإسلام ثم ﴿ومن ذريتنا أمة مسلمة لك﴾ (١) على ذات الدرجة من الإسلام في أعلى درجاته...

كلا! لقد تصرف كل منهما اليها في حياة معاوية كما ينبغي له...

وحقق كل منهما عليه الكثير للناس: المسلمين عموماً، وشيعة علي علي عليه خصوصاً، والبشرية الحائرة بشكل عام، بما سمحت به الظروف، في كل مقطع من حياتهما الشريفة...

<sup>(</sup>١) البقرة:١٢٨.

## نتيجة البحث في الموقفين

إذاً ما الفارق؟

لقد كان موقف الحسنين التها اليس فقط متشابها بل متطابقاً تماماً إلى المعلقة الأخيرة من كل من سيرتيهما التها الما عقد الصلح مقابل يوم عاشوراء..

أما قيام الحسين عليه فقد كان بعد معاوية الذي عُقِد معه الصلح، وتغير شخصية الحاكم بعده، واشتداد مسيرة الانحراف، ليس فقط بالسنوات التي تمر مرسخة ذلك وبذهاب أصحاب النبي المرابية الذين عرفوا أهل البيت عليه على أرض الواقع، ولكن أيضاً بصعود حاكم مستهتر علناً بالدين ما يستدعي وقفة حازمة تجاه ذلك.

هذا الموقف الحازم بدأت إرهاصاته قبل بضع سنوات عندما حاول معاوية أخذ البيعة لولده يزيد من الحسين عليه ووجوه أبناء الصحابة خصوصاً عبد الرحمن بن أبي بكر وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير. ولكنهم رفضوا، وكان موقف الحسن عليه صارماً، كما كان موقف عبد الرحمن الذي أدى به إلى الموت فجأة، ربما بسم أسقيه بأمر معاوية.

المهم هو تثبيت حقائق أعلام الهدى ومنار التقى وقد صارت موقعيتهم في الدين يتهددها طول العهد وغياب من اطلع عليها من الصحابة. من أجل هذا، قام الإمام الحسين عليه بالحج، وذلك

قبل موت معاوية بسنتين، وجمع بني هاشم والأنصار وأصحاب النبى الشيئة وأولادهم والتابعين ممن يعرف دينهم وتقواهم، فكانوا أكثر من ألف رجل، فخطبهم قائلاً: «فإنّ الطاغية قد صنع بنا وبشيعتنا ما قد علمتم ورأيتم وشهدتم وبلغكم، وإنّي أريد أن أسألكم عن أشياء، فإن صدقت فصدّقوني، وإن كذبت فكذّبوني. اسمعوا مقالتي، واكتموا قولي، ثم ارجعوا إلى أمصاركم وقبائلكم من أمنتموه ووثقتم به، فادعوهم إلى ما تعلمون، فإنى أخاف أن يندرس هذا الحق ويذهب، والله متمّ نوره ولو كره الكافرون». يقول الرواة: «فما ترك الحسين عَلَيْكَام شيئاً أنزل الله فيهم -أي أهل البيت الله الله القرآن إلا قاله وفسّره، ولا شيئاً قاله الرسول في أبيه وأمه وأهل بيته إلا رواه. وفي كل ذلك يقول الصحابة: اللهم نعم، قد سمعناه وشهدناه، ويقول التابعون: اللهم قد حدّثنا من نصدقه، ونأتمنه، حتى لم يترك شيئاً إلا قاله. ثم قال: «أنشدكم بالله إلا رجعتم، وحدثتم به من تثقون به »(۱).

بل فعل مشل ذلك في مجلس معاوية. فقد رووا أن الأخير طلب من الإمام الحسين عليه أن يصعد المنبر ويخطب، فقام عليه وقال: «نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله المرابية الأقربون، وأحد الثقلين الذين جعلنا رسول الله وأله المرابية ثاني كتاب الله تبارك وتعالى، الذي فيه تفصيل كل شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والمعوّل علينا في تفسيره، لا يبطينا

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ص٢٩٧.

تأويله، بل نتبع حقايقه، فأطيعونا، فإن طاعتنا مفروضة، أن كانت بطاعة الله ورسوله مقرونة – قال الله عزّ وجلّ: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول»، وقال: "ولوردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلاً"»(۱).

فلولا تلك السنوات التسع بالخصوص، بين عقد الصلح واستشهاد الحسن على العسل واستشهاد الحسن على العلى وهي من عوائد الصلح الما كان وصل إلينا ربما ربع ما وصل من حديث النبي النبي في أهل بيته المنه وكيف لا وكان الحديث النبوي قد منع تدوينه، بل التحديث به منذ بداية خلافة أبي بكر (إلى اليوم نجد صدى ذلك باستناد البعض إلى رواية موضوعة قطعاً أن النبي النبي قال لا تكتبوا عني غير القرآن و وكأنه النبي لا يعلم أن الله تعالى فوض إليه بيان القرآن و وأنزلنا إليك الذكر لِتُبيّن لِلنّاسِ مَا نُرزّل إليهم من الله المقرونة بطاعته هو الله العلم أن الذي يصد عن بيانه وهو الحديث الشريف - يسقط في يعلم أن الذي يصد عن بيانه - وهو الحديث الشريف - يسقط في النفاق «وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله» وهو نص القرآن «وإلى الرسول» وهو الحديث الشريف «رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَصُدُونَ

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٦١.

فسلام الله على الإمامين الحسنين التهاها اللذين استفرغا الوسع في النظر للأمة والنصح لها وبذل النفس من أجل الدين.

وما أجمل التفاتة صاحبة قصيدة سأذكرها في الباب الأخير:

فبرهنَ المُجتبى للناسِ يومئذٍ بمنطقِ الصبرِ أنَّ الحُكمَ قد فَسدا تاللهِ ما صبرُه أدنى بمَنزلةٍ من صبرِ يـوم أخيهِ سيّدِ الشُّهدا

أو كما قال السيد شرف الدين على في مقدمته لكتاب «صلح الحسن» تأليف الشيخ راضي آل ياسين على:

«كانت شهادة الطف حسنية أولاً، وحسينية ثانياً؛ وكان يوم ساباط -أي دخول المنافقين على الحسن عليه في الخيمة وطعنه - أعرق بمعاني الشهادة والتضحية من يوم الطف عند من تعمق واعتدل وأنصف».



من التراث العلمي للإمام الحسن عَلَيْكِيم





من خطب الإمام الحسن عليسكيم



#### المرجعية العلمية

روى المؤرخون أن مرجعية الإمام الحسن عليه كانت حاضرة في المدينة المنورة. من ذلك أن الحاضرين لصلاة الفجر في المسجد كانوا يأتون إلى الإمام عليه بعد انتهائه من تعقيباته بعد طلوع الشمس لسؤاله عن المسائل الشرعية، وأنه عليه كان له مجلس مشابه مساء(۱).

وكان يدعو الناس إلى مرجعيته. فكما كان يقول أبوه أمير المؤمنين علي «لم يقل أحد من الصحابة «سلوني» غير علي بن أبي طالب» (٢) كان الحسن علي ينبه الناس إلى علمه الغزير بقوله: «أيها الناس، إنكم لو طلبتم ما بين جابلقا وجابرسا رجلاً جده رسول الله ما وجدتم غيري وغير أخي، وإن معاوية نازعني حقاً هو لي فتركته لصلاح الأمة وحقن دمائها» (٣)، رابطاً بين صلته برسول الله مي وبحقه في إمامة المسلمين التي تعني ضمناً القدرة العلمية السامية التي تحتاجها الأمة.

وصلنا عن الإمام المجتبى عليه روايات في العقائد والفقه وكلمات وخطب وحوارات وأدعية، متناثرة في أمهات الكتب، وجمعت في كتاب «مسند الإمام المجتبى عليه (أي مع ذكر

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف للبلاذري ج٣ ص٢١، وتاريخ دمشق لابن عساكر ج١٣ ص٢٤١، وطبقات ابن سعد ج١٠ ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب لابن عبد البرج٣ ص٠٤.

<sup>(</sup>٣) المناقب لابن شهر آشوب ج ٤ ص ٣٤.

السند) (الشيخ عزيز الله العطاردي، عالم إيراني له مؤلفات مهمة مسانيد لعلوم أهل البيت اليهالا، توفي ١٥٠١م).

كما جمعت الروايات مع الأشعار التي نسبت إلى الإمام علي الأشعار التي نسبت إلى الإمام علي الإمام الحسن علي الشيخ عبد الرضا الصافي (توفي ١٩٨٨م).

كما جمعت رسائله، وعددها خمس عشرة رسالة، في كتاب «مكاتيب الأئمة عليه الله الشيخ على الأحمدي الميانجي (توفي ٢٠٠٠م). وتضمن الكتاب وصاياه عليه إلى أخيه الحسين عليه وغيره.

في هذا الفصل أورد بعض خطبه عليه التي لم أذكرها في الفصول السابقة، وفي الفصل التالي أذكر بعض الأحاديث التي رويت عنه عليه الم

### في حياة أمير المؤمنين عليسيام

#### خطبة استنفار الناس

من ذلك ما روي من استنفار الإمام الحسن عليسلام وعمار بن ياسر وهي الناس لنصرة الإمام على علي السيلام قبل حرب صفين - قال الراوي: «حدثني جابر بن يزيد، قال: حدثني تميم بن حذيم الناجي، قال: قدم علينا الحسن بن علي عليه وعمار بن ياسر يستنفران الناس إلى على عَلَيكِم، ومعهما كتابه، فلما فرغا من قراءة كتابه، قام الحسن -وهو فتى حدث، والله إنى لأرثى له من حداثة سنه وصعوبة مقامه- فرماه الناس بأبصارهم وهم يقولون: اللهم سدد منطق ابن بنت نبينا! فوضع يده على عمود يتساند إليه، وكان عليلاً من شكوى به، فقال: «الحمد لله العزيز الجبار، الواحد القهار، الكبير المتعال ﴿سَوَاءٌ مِنْكُمْ مَنْ أَسَرَّ الْقَوْلَ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ ﴿(١)، أحمده على حسن البلاء، وتظاهر النعماء، وعلى ما أحببنا وكرهنا من شدة ورخاء، وأشهد أن لا إلـه إلا اللـه وحـده لا شـريك لـه، وأن محمـداً عبده ورسوله، امتن علينا بنبوته واختصه برسالته، وأنزل عليه وحيه، واصطفاه على جميع خلقه، وأرسله إلى الإنس والجن، حين عبدت الأوثان وأطيع الشيطان، وجحد الرحمن، فصلى الله عليه وآله وجزاه أفضل ما جزى المسلمين. أما بعد: فإنى لا أقول لكم إلا ما تعرفون، إن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - أرشد الله أمره، وأعز نصره - بعثني إليكم يدعوكم إلى الصواب، وإلى

<sup>(</sup>١) الحديد: ١١.

العمل بالكتاب، والجهاد في سبيل الله، وإن كان في عاجل ذلك ما تكرهون، فإن في آجله ما تحبون إن شاء الله. ولقد علمتم أن علياً صلى مع رسول الله والشائد وحده، وإنه يوم صدّق به لفي عاشرة من سنه، ثم شهد مع رسول الله والما الله عليه مشاهده. وكان من اجتهاده في مرضاة الله وطاعة رسوله وآثاره الحسنة في الإسلام ما قد بلغكم، ولم يزل رسول الله والما المالياً عنه، حتى غمضه بيده، وغسله وحده، والملائكة أعوانه، والفضل ابن عمه ينقل إليه الماء، ثم أدخله حفرته، وأوصاه بقضاء دينه وعداته، وغير ذلك من أموره، كل ذلك من منِّ الله عليه. ثم والله ما دعا إلى نفسه، ولقد تداكُّ الناس عليه تداكُّ الإبل الهيم عند ورودها، فبايعوه طائعين، ثم نكث منهم ناكثون بلا حدث أحدثه، ولا خلاف أتاه، حسداً له وبغياً عليه. فعليكم عباد الله بتقوى الله وطاعته، والجد والصبر والاستعانة بالله والخفوف إلى ما دعاكم إليه أمير المؤمنين. عصمنا الله وإياكم بما عصم به أولياءه وأهل طاعته، وألهمنا وإياكم تقواه، وأعاننا وإياكم على جهاد أعدائه. وأستغفر الله العظيم لي ولكم». ثم مضى إلى الرحبة، فهيأ منزلاً لأبيه أمير المؤمنين. قال جابر: فقلت لتميم: كيف أطاق هذا الغلام ما قد قصصته من كلامه؟ فقال: وما سقط عنى من قوله أكثر، ولقد حفظت بعض ما سمعت (١١).

(مع ملاحظة أن الحسن عليه لم يكن بعمر يقال عنه حدث أو

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج١٤ ص١٢، بحار الأنوار للمجلسي ج٣٢ ص٨٨.

غلام، فقط كان قد تجاوز ٣٠ عاماً - ولكن ربما كان الرواة ينظرون إليه كشاب لم يُجرَّب بعد، أيضاً لاسيما بالمقارنة في وجود سيد البلاغة والبيان على عليه السلاغة والبيان على عليه السلاغة والبيان على عليه السلاغة والبيان على عليه السلاغة والبيان على عليه السلا

انظروا كيف أن المجتبى عيم قدم الطلب بنصرة علي عيم بمختصر من الكلام محيط بشكل يعجز أكثر الناس عن الإتيان به في اختصاره هذا. ذكر نعمة الله تعالى على الناس بسيد الخلق في اختصاره هذا أبيه عيم في الدين، وفضله وجهده وجهاده، ثم ذكر سابقة أبيه عيم في الدين، وفضله وجهده وجهاده، ثم كيف ثم آخر عمره في العناية بتجهيز النبي التيم بعد وفاته، ثم كيف أن الناس بايعوه بيعة عامة بشكل حماسي كالهيم العطاش عندما تركض مسرعة إلى الماء، وذكر ما حصل قبل صفين من الناكثين وأسباب ذلك من الحسد والبغي؛ بعد ذلك دعا الناس إلى القيام مع أمير المؤمنين عيم. مختصر مفيد من أروع ما يكون حقاً، لا يفوتنك منه البلاغة في بعض مفرداته وفي السبك العام للكلام.

#### خطبة أخرى للنصرة

روى ابن أبي الحديد: «قال نصر: خطب علي علي الجهاد واستنفار الناس إلى الصفين، ثم قام ابنه الحسن بن علي عليه فقال: «إن مما عظم الله عليكم من حقه، وأسبغ عليكم من نعمه ما لا يحصي ذكره، ولا يؤدي شكره، ولا يبلغه قول ولا صفة ونحن إنما غضبنا لله ولكم. إنه لم يجتمع قوم قط على أمر واحد إلا اشتد أمرهم، واستحكمت عقدتهم، فاحتشدوا في قتال

عدوكم معاوية وجنوده، ولا تخاذلوا، فإن الخذلان يقطع نياط القلوب، وإن الإقدام على الأسنة نخوة وعصمة، لم يتمنع/ يمتنع قوم قط إلا رفع الله عنهم العلة، وكفاهم جوائح الذلة، وهداهم إلى معالم الملة، ثم أنشد:

والصلحُ تأخذُ منهُ ما رضيتَ بهِ والحربُ يكفيكَ من أنفاسِها جُرَعُ»(١).

### خطبة صلاة الجمعة مكان أبيه عليسكم

روى الشيخ الصدوق:

«أخبرنا أبو عبد الله محمد بن محمد، قال: أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد الكاتب، قال: حدثنا الحسن بن علي الزعفراني، قال: حدثنا إبراهيم بن محمد الثقفي، قال: حدثنا أبو الوليد العباس بن بكار الضبي، قال: حدثنا أبو بكر الهذلي، قال: حدثنا محمد بن سيرين، قال: سمعت غير واحد من مشيخة أهل البصرة يقولون: لما فرغ علي بن أبي طالب عيم من الجمل، عرض له مرض، وحضرت الجمعة، فتأخر عنها، وقال لابنه الحسن عيم الناس». فأقبل الحسن عليه إلى المسجد، فلما استقل على المنبر حمد الله، وأثنى عليه، وتشهد، وصلى على رسول الله المنبر حمد الله، وأثنى عليه، وتشهد، وصلى على رسول الله الله المنبر حمد الله، وأثنى عليه، وتشهد، وصلى

«أيها الناس، إن الله اختارنا بالنبوة، واصطفانا على خلقه،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديدج٣ ص١٨٥، وبحار الأنوارج٣٢ ص٥٠٥.

وأنزل علينا كتابه ووحيه، وايم الله لا ينتقصنا أحد من حقنا شيئاً إلا تنقصه الله في عاجل دنياه وآجل آخرته، ولا يكون علينا دولة إلا كانت لنا العاقبة «ولتعلمن نبأه بعد حين»(۱). ثم جَمَع الناس، وبلغ أباه كلامه، فلما انصرف إلى أبيه عليه نظر إليه وما ملك عبرته أن سالت على خديه، ثم استدناه إليه فقبل بين عينيه وقال: «بأبي أنت وأمي ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾(٢)»(٣).

من المؤكد أن الحسن عليه تحدث أكثر بكثير من المروي، ولكن المروي اهتم فقط بإشارته عليه إلى موقعيتهم الهلا، والتحذير من التنقص من حقهم أو يكون ضدهم أو متظاهراً عليهم.

ورواها المسعودي بشكل مختلف قليلاً:

"وقد كان علي كرم الله وجهه اعتل، فأمر ابنه الحسن عليه أن يصلي بالناس يوم الجمعة، فصعد المنبر، فحمد الله، وأثنى عليه، شم قال: "إن الله لم يبعث نبياً إلا اختار له نقيباً ورهطاً وبيتاً، فوالذي بعث محمداً بالحق نبياً لا ينتقص من حقنا أهل البيت أحد إلا نقصه الله من عمله مثله، ولا تكون علينا دولة إلا، وتكون لنا العاقبة، "ولتعلمن نبأه بعد حين "(٤)»(٥).

<sup>(</sup>۱) ص:۸۸.

<sup>(</sup>٢) آل عمر ان: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الأمالي للصدوق ص٨٢ حديث ١٢١، وبحار الأنوار ج٣٢ ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) ص:۸۸.

<sup>(</sup>٥) مروج الذهب ج٣ ص٩؛ كما رواها المجلسي في البحار ج٧٨ ص١١٤.

### خطبة في الكوفة رداً على الطعن فيه ﷺ

روى الشيخ المجلسي خطبة أو جزءاً من خطبة في الكوفة كما يلي: «قيل طعن أقوام من أهل الكوفة في الحسن بن علي عَلَيْكُم، فقالوا: إنه عَيّ لا يقوم بحجة فبلغ ذلك أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ فدعا الحسن، فقال: «يا ابن رسول الله إن أهل الكوفة قد قالوا فيك مقالة أكرهها»، قال: «وما يقولون يا أمير المؤمنين؟» قال: «يقولون إن الحسن بن على عَيّ اللسان لا يقوم بحجة وإن هذه الأعواد، فأخبر الناس»، فقال: «يا أمير المؤمنين لا أستطيع الكلام وأنا أنظر إليك»، فقال أمير المؤمنين عَلَيْكَلْم: «إنى متخلف عنك فنادى أن الصلاة جامعة». فاجتمع المسلمون فصعد عَلَيْسَافِم المنبر فخطب خطبة بليغة وجيزة، فضج المسلمون بالبكاء ثم قال: «أيها الناس اعقلوا عن ربكم ﴿إِنَّ الله اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ۞ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْض وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ الله الله على الذرية من آدم والأسرة من نوح والصفوة من إبراهيم والسلالة من إسماعيل وآل من محمد والشائد، نحن فيكم كالسماء المرفوعة والأرض المدحوة والشمس الضاحية وكالشجرة الزيتونة لا شرقية ولا غربية التي بورك زيتها - النبي أصلها وعلى فرعها ونحن والله ثمرة تلك الشجرة، فمن تعلق بغصن من أغصانها نجا ومن تخلف عنها فإلى النار هوي».

<sup>(</sup>١) آل عمران:٣٣-٣٤.

فقام أمير المؤمنين عليه من أقصى الناس يسحب رداءه من خلفه حتى علا المنبر مع الحسن عليه فقبل بين عينيه، ثم قال: «يا ابن رسول الله أثبَت على القوم حجتك، وأوجبت عليه طاعتك، فويل لمن خالفك»(۱)

(ملاحظة: يبدو أن هناك ما هو محذوف بعد كلمة «وإن هذه الأعواد»، فلعلها «وإن هذه الأعواد كبيرة أو ثقيلة عليه» يقصدون أن المنبر ربما يرتج عليه، فلا يستطيع الكلام أو يحرج منه).

قام الإمام عليه بتوفير تفسير سريع للآية المباركة، وكيف أنهم عليه الشبطرة المباركة التي تؤمن النجاة لممن تعلق بها - والتعلق يكون بأداء حقها من المودة والطاعة والاتباع والنصرة.

## نعي أمير المؤمنين عليستام

رويت خطبة قصيرة للإمام الحسن عليه أبيه أمير المؤمنين عليها أبيه أمير المؤمنين عليه للناس يوم ٢١ من شهر رمضان سنة ٤٠ هـ. وهي على قصرها تعطيك صورة هائلة لأمير المؤمنين عليه في منزلته العظمى عند الله، وفي جهاده بالسيف على عهد النبي المراها، وفي زهده، كما في توافق اليوم مع يومين من أيام الأنبياء عليه ومع نزول القرآن.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٤٣ ص٥٨.

فقد روى الشيخ الكليني بسنده عن الإمام الباقر عليه أنه قال: «لما قبض أمير المؤمنين عليه قام الحسن بن علي عليه في مسجد الكوفة، فحمد الله، وأثنى عليه، وصلى على النبي والله المؤمنين أيها الناس، إليه قد قبض في هذه الليلة رجل ما سبقه الأولون، ولا يدركه الآخرون، إنه كان لصاحب راية رسول الله والله والله ما ترك بيضاء ولا حمراء إلا ميكائيل لا ينثني حتى يفتح الله له. والله ما ترك بيضاء ولا حمراء إلا سبعمائة درهم فضلت من عطائه أراد أن يشتري بها خادماً لأهله. والله لقد قبض في الليلة التي فيها قبض وصي موسى يوشع بن نون والليلة التي عرج فيها بعيسى ابن مريم والليلة التي نزل فيها القرآن»(۱).

ورواها أحمد بن حنبل في مسنده بتغييرات طفيفة - أن الإمام عليه الله الله عليه الأولون بعلم، ولا عليه قال: «لقد فارقكم رجل بالأمس ما سبقه الأولون بعلم، ولا أدركه الآخرون؛ إن كان رسول الله المن الله المناه المناه الراية فلا ينصرف حتى يفتح له؛ وما ترك من صفراء ولا بيضاء إلا سبع مئة درهم من عطائه كان يرصدها لخادم أهله»(٢).

ورواها الهيثمي مثل الذي مر أعلاه مع الزيادة التالية:

«من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن محمد والنا الحسن بن محمد والنا الله عنه الآية قول يوسف ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِسي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ (٣)».

<sup>(</sup>١) الكافي ج١ ص٥٥٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج٢ ص٤٤، وج٣ ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٣٨.

ثم أخذ كتاب الله، ثم قال منوهاً بمكانة أهل البيت المهمُّك :

«أنا ابن البشير، أنا ابن النذير، وأنا ابن النبي، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه، وأنا ابن السراج المنير، وأنا ابن الذي أرسل رحمة للعالمين، وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وأنا من أهل البيت الذين افترض الله عز وجل مودتهم وولايتهم فقال فيما أنزل على محمد والمسائل الم أسما أكم على محمد المسائل الم وكانية أجراً إلا الْم وَدَة فِي الْقُرْبَى (١)»(٢).

هنا يقول للناس: إن الفريضة في أهل البيت اليه ليست في «المودة» وحسب، ولكن أيضاً «الولاية» – والفارق كبير بين أن تحب شخصاً، ولكن تتوانى عن الائتمام به من جهة ونصرته من جهة أخرى وبين أن تحبه وتواليه حق الموالاة في الاتباع والنصرة.

(١) الشورى: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ج٩ ص١٤٦، ورواه الطبراني في الأوسط والكبير باختصار.



من أحاديث الإمام الحسن عَلَيْسَالِم



هذه جملة من أحاديث الإمام المجتبى عليه أورد كلاً منها مع تعليق لي بمثابة إطلالة بسيطة ليس إلا، وإلا فإن كلامهم المه مما ينبغي إجالة النظر فيه بعناية لاستخلاص الذي أرادوه منه لنا، قياماً منهم بالواجب، ولطفاً بنا، ضمن مسؤوليتهم التي يمكن اختصارها بالآتي:

الشق الأول: بيان الشريعة.

الشق الثاني: حراسة الشريعة.

۱ – مكارم الأخلاق «مكارم الأخلاق عشرة: صدق اللسان، وصدق البأس، وإعطاء السائل، وحسن الخلق، والمكافات بالصنائع، وصلة الرحم، والتذمم على الجار، ومعرفة الحق للصاحب، وقري الضيف، ورأسهن الحياء»(۱).

هذه العشرة تحتاج كل واحدة منها إلى شرح؛ لأنه ليس من السهولة التمسك بها على النحو المطلوب؛ وذلك لأن الظروف والعلاقات مع الناس مما يضغط على الإنسان بحيث يجعله يجنح بعيداً عنها أو حتى إلى ضدها، فيتجه نحو الكذب والبخل وسوء الخلق ونكران الجميل وقطيعة الرحم وإيذاء الجار والتنكر

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي ج٢ ص١٣٥.

لحقوق الأصحاب وعدم استقبال الضيف وغياب الحياء أو ضعفه. على أن عوائد هذه الأخلاق على النفس كبيرة جداً، فهي تشيع الرضا واحترام النفس، كما تأتي بثمار من الناس، وأهم من ذلك أنها في طريق مرضاة الله عز وجل.

ومعنى «المكافاة بالصنائع» هو إعطاء المكافأة، أي الرد الإيجابي بشكل أو بآخر، على حسن صنع الآخرين إليك، فتكون بهذا قدردت التحية بمثلها - هذا مجازاً.

ومعنى «التذمم على الجار» هو حفظ ذمامه، أي حفظ واجبات حمايته والعناية به كجار له حقوق معينة.

وأما «معرفة الحق للصاحب» فنأخذ تفصيلها من الإمام زين العابدين عليه من رسالة الحقوق: «وأما حق الصاحب فأن تصحبه بالفضل ما وجدت إليه سبيلاً، وإلا فلا أقل من الإنصاف، وأن تكرمه كما يكرمك، وتحفظه كما يحفظك، ولا يسبقك فيما بينك وبينه إلى مكرمة، فإن سبقك كافأته، ولا تقصر به عما يستحق من المودة؛ تلزم نفسك نصيحته، وحياطته، ومعاضدته على طاعة ربه، ومعونته على نفسه فيما لا يهم به من معصية ربه، ثم تكون عليه رحمةً، ولا تكون عليه عذاباً، ولا قوة إلا بالله».

وأما خلق «الحياء» فلا شك في أنه رأس هذه المكارم كما يعلمنا إمامنا المجتبى عليه الأنه يعني عدم تمكن الإنسان من التطاول على الآخر ولو على نحو ليس فيه حرام أو تجاوز،

بل ينطلق من داخل النفس ربما حتى مع عدم شعور الآخر به، فيستحيي أحياناً من المطالبة حتى بحقوقه المشروعة.

٢ – الدعاء المستجاب «أنا الضامن لمن لم يهجس في قلبه إلا الرضا أن يدعو الله، فيستجاب له»(١).

يالها من ضمانة من الإمام المستجاب عير، ويالها من حالة نفسية تخرج الإنسان من الضعف والاهتزاز أمام الحاجات، فيكون في حالة التسليم لله تعالى، والرضا بما كان من عنده وما سيكون من عنده، مفوضاً أمره إليه تعالى؛ لا أنه يدعو، وهو ساخط على حاله أو خائفاً من عدم تحقق المراد؛ لأن الله أعلم منه بما يصلحه، وما هو خير له. إن فعل ذلك، فإمامنا عير يضمن له الاستجابة.

" – الهدى مدخل التقى، وكيفية معرفة القرآن «واعلموا علمًا يقينًا أنكم لن تعرفوا التقى حتى تعرفوا صفة الهدى، ولن تمسكوا بميثاق الكتاب حتى تعرفوا الذي نبذه، ولن تتلوا الكتاب حق تلاوته حتى تعرفوا الذي حرفه، فإذا عرفتم ذلك عرفتم البدع والتكلف، ورأيتم الفرية على الله والتحريف، ورأيتم كيف يهوي من يهوي»(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٧١ ص٩٥١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول للحراني ص٢٢٧.

الأول: هو ربط التقوى بالهدى - أن تعرف ماهية الهدى من أجل أن تعرف ماهية الهدى من أجل أن تعرف ماهية الهدى ستسعى إليها بالعمل الذي سيتأطر حتماً بإطار التقوى، وإلا لا هدى.

الثاني: أن التمسك بما واثق الله به عباده في كتابه العزيز لا يكون إلا بمعرفة الذين تركوه، وأن تلاوة القرآن حق تلاوته ليست محصورة بضبط الكلمات وحركات الإعراب والصرف وعلامات المد والوقف، ولكن بمعرفة الذين حرفوه؛ لأنه عند ذلك سنعرف البدع والافتراء والتحريف – انطلاقاً من محرفي الكتاب الذين أنشأوا البدع والافتراء والتحريف عند هناك سنعرف طريق السقوط من الذين نراهم يسقطون بعيداً عن الصراط المستقيم.

فهذا الحديث المهم يرسم الطريقة التي ينبغي اتباعها لتلمس طريق التقوى وطريق الكتاب العزيز.

کانے التقوی «التقوی باب کل توبة ورأس کل حکمة
 وشرف کل عمل، بالتقوی فاز من فاز من المتقین (۱).

هذه التقوى -وكم هي مهمة في كتاب الله- يصفها الإمام على بأعظم الوصف إذ يربطها بالتوبة والحكمة والعمل. فلولم يكن المرء ينشد التقوى لما كان تحرك للتوبة، ولولم يكن يتحرك في إطار التقوى لما تمثّلت الحكمة في نظرته إلى الأمور (١) تحف العقول للحراني ص٢٣٢، وبحار الأنوار ج٧٧ ص١١٠.

وفي أفعاله، والتقوى هي التي تجعل العمل شريفاً مقابل أن يكون وضيعاً أو ساقطاً من الاعتبار... ثم يقول: إن من فاز من المتقين إنما فاز بتقواه، وليس بصفة أخرى.

٥ - اعرف المرء قبل مؤاخاته. روي قول الإمام الحسن عليه لأحد أولاده: «يا بني لا تواخ أحدًا حتى تعرف موارده ومصادره، فإذا استنبطت الخبرة، ورضيت العشرة فآخه على إقالة العثرة والمواساة في العسرة»(١).

تحذير حسنى فى قالب نصيحة لنا من خلال نصيحته عليسيام لأحد أولاده، أن لا نتسرع في العلاقة مع شخص بحيث تصل إلى درجة المؤاخاة (أي الصداقة الوثيقة أو ما يسمى صاحبها بالصديق الصدوق) إلى أن نعرف من أين ينهل علمه وزاده وسائر شؤونه؟ وكيف وإلى أين يتوجه بقوله وعمله؟ ما يكشف كل ذلك عن نيته ودخيلة نفسه؛ وعند الوصول إلى درجة «استنباط الخبرة» أي استطاعة التوصل إلى معرفته حقاً، إضافة إلى الراحة في مخالطته ومعاشرته (إذ يمكن أن يكون قد نجح في الجزء الأول، ولكن لا تتوافق نفسية الشخصين عند المعاشرة)، عندها تعاهده على التجاوز عن إساءاته أو ما يمكن أن يصدر منه من سوء فعل أو قول وعلى أن تقف إلى جانبه في الظروف الصعبة. ولا أدري فيما إذا كان هذان الجانبان - «إقالة العثرة والمواساة في العسرة» تعقد بين الاثنين صراحة، أو ضمناً، حيث أن جميع الصداقات لا (١) بحار الأنوارج٧٥ ص١٠٥.

يكون فيها عقد صريح ولكنها ضمناً تحتوي على هذين الجانبين: التجاوز عن العثرات والمساندة في الملمات.

7 - حفظ العلم «تعلموا العلم، فإن لم تستطيعوا حفظه فاكتبوه، وضعوه في بيوتكم»(۱).

بخلاف من تقدم على أمير المؤمنين والحسن المهلاً من الخلفاء الذين كانوا لا يشجعون على العلم، بل كانوا أحياناً يضيقون عليه، بل حتى يعاقبون عليه (٢) كان أمير المؤمنين على يشجع الناس على التعلم، فيقول: «سلوني قبل أن تفقدوني» (٣) ويقول: «من يشتري مني علماً بدرهم» (٤) أي أن يشتروا ورقاً بدرهم شم يجلسوا إلى منبره، ويكتبوا الحديث. هنا نجد إمامنا المجتبى على صدى لأبيه علي عندما يشجع الناس على الأمرين: تعلم العلم، وحفظه بعد تعلمه. والحفظ يمكن أن يكون في الذاكرة، ولكن عند تعذر ذلك – حيث أن الناس يختلفون في قدراتهم الذهنية ومنها قوة الذاكرة – فإنه ينصحهم بكتابته وحفظه في البيوت. هذا سيتضمن حتماً مراجعته ومطالعته، ما يساعد على التخلق به والعمل به خصوصاً بعد نسيان بعضه أو التراخي عن العمل به.

<sup>(</sup>١) إحقاق الحق للسيد نور الله التستري ج١١ ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) قصة صبيغ التميمي مع الخليفة الثاني معروفة مشهورة، إحياء علوم الدين للغزالي ج١ ص٠٣، والغدير للأميني ج٦ ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الحاكم ج٢ ص٣٨٣، وينابيع المودة للقندوزي الحنفي ج١ ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ج٦ ص١٦، وتاريخ بغداد ج٨ ص٧٥٧.

٧ - التخيير والتحذير «من أحال المعاصي على الله فقد فجر: إن الله لم يطع مكروهًا، ولم يعص مغلوبًا، ولم يهمل العباد سدًى من المملكة، بل هو المالك لما ملكهم والقادر على ما عليه أقدرهم، بل أمرهم تخييرًا، ونهاهم تحذيرًا»(١).

حديث عن الجبر والتفويض، ولكن بمفردات أخرى. يقول عليها: إن من اعتقد أن العاصي مجبور على فعلها وأن الذي أجبره هو الله تعالى فقد ارتكب خطأ، ومال، وانحرف عن الصواب. ثم يوضح على الأمر أن الطاعة والعصيان ليس فيهما إكراه كما أنه ليس فيهما غلبة للعاصي على الله تعالى؛ وفي نفس الوقت لم يترك الله عز وجل العباد وشأنهم يفعلون ما يشاؤون؛ لأنه أولاً المالك للآلات التي بها يطيعون، ويعصون، وثانياً القادر على الأفعال التي أعانهم على فعلها إن من خلال الآلات التي خلقها لهم -في أجسامهم وعقولهم - وإن في الظروف التي يهيئها لهم. فقد أنزل إليهم الأوامر مع تخييرهم بفعلها، أي أعطاهم الحرية في ذلك، ولكنه لم يتركهم دون إرشاد، فأنزل مع الأوامر النواهي التي تحذرهم من أن السقوط فيها يعني الخسارة في الدنيا أو التي الدنيا أو التي تحذرهم من أن السقوط فيها يعني الخسارة في الدنيا أو الانتين معاً.

هذا تعبير آخر لقول الصادق عليه المروي عن حفيده الرضا عليه المروي عن حفيده الرضا عليه المنان منه منها الأزلى: هل الإنسان مخير أم مسير؟

<sup>(</sup>١) تحف العقول للحراني ص ٢٣١.

قال عليه: «لا جبر ولا تفويض، ولكن أمر بين أمرين»(۱) – فالعبد ليس مجبوراً تماماً ولا مفوضاً إليه الأمور تماماً، ولكن في مساحة بينهما. هذه المساحة هي أن الله تعالى يتدخل لمساعدتهم على الطاعة أو منعهم من المعصية أو تركهم لفعل هذه أو تلك بقدر معين، صغر أو كبر، بمقتضى الحكمة الإلهية في جريان الأحداث في الدنيا.

۸ - مداومة الذهاب إلى المساجد «من أدام الاختلاف إلى المسجد أصاب إحدى ثمان: آية محكمة، وأخًا مستفادًا، وعلمًا مستطرفًا، ورحمة منتظرة، وكلمة تدله على الهدى أو ترده عن ردًى، وترك الذنوب حياءً أو خشيةً» (٢).

يعلم جميع المسلمين أهمية المسجد في المجتمع، كما يشعرون بخصوصيته. فهو مكان للعبادة أولاً، وللحصول على الراحة النفسية ثانياً، والشعور بالأمن والأمان ثالثاً، ولكن للقاء الآخرين أيضاً (وإن كان هذا في العهد النبوي وما بعده ربما في القرون الأولى بعد ذلك، ولم يعد كما كان، ولكنه يبقى مكاناً للقاء؛ هذا غير أن بعض المساجد فيها قاعات مخصصة لنشاطات أخرى).

هناك من يذهب إلى المسجد في أيام شهر رمضان أو لياليه، أو في صلاة العيدين فقط، أو أكثر من ذلك في صلوات يوم الجمعة، وهناك من يذهب بشكل يومي، ولا سيما إذا كان جار

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج٥ ص١١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول ص٢٣٥.

المسجد (والذي يجعل الكثير من الفقهاء صلاة الفروض اليومية تجب عليه في المسجد، وليس في بيته). الحديث عن الذي يديم زيارة المسجد.

يقول الإمام عيد إن هناك ثمانية فوائد يمكن أن يصيبها من يديم الذهاب إلى المساجد: فهم آية من القرآن، أو علاقة أخوية، أو علماً جديداً لم يكن عنده من قبل، أو رحمة من الله تعالى تُنتَظر في بيت من بيوته، أو كلمة من خطيب منبر أو متحدث أو من شخص يحاوره تدفعه إلى طريق الهدى، أو كلمة أخرى تمنعه من السقوط في الضلالة، أو ترك مقارفة الذنوب إما حياء من الناس هناك أو حياء من الله بعد ذلك إذ كيف يكون ممن يديم زيارة المساجد وهي بيوت الله تعالى ثم يقارف الذنوب التي لا يرضاها الله، أو خوفاً من الله، أو ربما خوفاً من الناس أن تطيح سمعته عندهم. وكل هذه فوائد، بل فوائد جمة ينبغي للمؤمن أن لا يهملها في حياته، والإمام عي يخبرنا أنها مفتوحة أمامك في المسجد الذي ربما يكون قريباً منك.

9 - العقل والجهل والعجب وحسن الخلق «لا غنى أكبر من العقل، ولا فقر مثل الجهل، ولا وحشة أشد من العجب، ولا عيش ألذ من حسن الخلق»(١).

حديث جميل يرفع من قيمة العقل وحسن الخلق إلى أعلى

<sup>(</sup>١) كشف الغمة في معرفة الأئمة للأربلي ج٢ ص١٩٦.

مستوى بحيث يكون العقل أكبر الغنى، ويكون حسن الخلق ألذ أنواع العيش. وفي المقابل، يهبط بالجهل والعجب إلى أدنى مستوى إذ يجعل الجهل أشد الفقر والعجب أشد الحالات وحشة على صاحبه.

ذلك أن تتصف بالعقل يعني أنك تعالج الأمور بشكل لائق وصحيح وحكيم، فتكون أغنى بكثير ممن يفتقد إلى ذلك وإن كان هو أغنى منك مالاً.

وأن تتصف بحسن الخلق يعني أنك تعيش راضياً عن نفسك، واثقاً برضا الله تعالى عنك، وحائزاً على رضا أكثر الناس، وهذا يعطيك عيشاً ألذ من لذائد الدنيا الأخرى؛ لأن اللذة النفسية لا تعادلها اللذائذ الجسدية، فهي لذة دائمة.

على عكس ذلك، الجهل يجعلك في وضع لا تحسد عليه، فكأنك كفقير المال، بل أشد فقراً، وهو الذي لا يستطيع ترتيب أموره، فالجاهل لا يستطيع ترتيب نظرته إلى الحياة في ظروفها وعلاقاتها وحتى في عمله الذي يمكن أن ينتج عنه الفقر المادي أيضاً.

أما العُجب فهو يجعلك وحيداً، فمن جانب أنت تشعر بالانتفاخ فتبدو نفسك لك أنها أعلى من أن تخالط الآخرين، وإن خالطتهم فربما تخالطهم مخالطة تنفّرهم منك، والنتيجة هي وحشة حقيقية في الداخل والخارج.

• ١ - فائدة المشاورة «ما تشاور قوم إلا هدوا إلى رشدهم»(١).

المشاورة تأتي بعائدة الهداية إلى الطريق الصحيح. لماذا؟ لأن المشاورة تعني أن المتشاورين يقرون بأن ما يفكرون به وكيفية فعله أو الوصول إليه ربما لا يكون هو الصحيح أو الطريق الأمثل إلى الهدف، فإن تشاوروا حوله فإن أفكاراً أخرى ستنفتح، وخبرات أخرى ستخدم القضية. إن التفكير يعني استثمار عقلك، ولكن المشاورة تعني استثمار عقول الناس أيضاً – قال أمير المؤمنين عليها: «من شاور الناس شاركها عقولها»(٢).

11-أسباب هلك الناس «هلك الناس في ثلاث: الكبر، والحرص، والحسد. الكبر به هلك الدين وبه لعن إبليس؛ والحرص عدو النفس وبه أخرج آدم من الجنة؛ والحسد رائد السوء وبه قتل قابيل هابيل»(۳).

ثلاث آفات يحذرها الإمام الحسن عليه منها. يقول: إن الكبر يأتي بالطامة الكبرى، وهي هلاك الدين، وقد روي الحديث القدسي المروي عن النبي المراهاة (الكبرياء ردائي والعظمة إزاري، فمن نازعني واحداً منهما ألقيته في ناري (٤)، وذلك لأن المتكبر ينفصل عن الآخرين، وربما ينفصل عن العلاقة الطبيعية مع خالقه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٧٥ ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ج٤ الحكمة ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ج٧٥ ص١١١.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة للبروجردي ج١٣ ص٥٤٤، وقريب منه سنن أبي داود ح٠٩٠.

ورازقه تعالى، الأمر الذي نشاهده عند البعض عندما يتصورون أنهم قد حازوا على علوم الأولين والآخرين.

وأما الحرص، فيجعل الإنسان لاهثاً وراء ما تميل إليه نفسه، فيفعل كل شيء من أجل الحصول عليه أو تنفيذه، ولكنه يؤذيها بأشد ما يكون، ما ربما ينتج عنه خسارة كبيرة كخروج آدم علي من نعيم الجنة إلى معاناة الأرض. نعم، الحرص على تنفيذ هدف نبيل أمر محمود، ولكن حتى هذا ينبغي أن يكون بتوازن بين الإمكانيات والهدف ودون قتل النفس من أجل الوصول إلى شيء ربما لا يكون فيه الفائدة المرجوة أصلاً.

۱۲ - أطلب دون مبالغة، وتوكل دون استسلام «لا تجاهد الطلب جهاد الغالب، ولا تتكل على القدر اتكال المستسلم»(۱).

الجزء الأول من هذا الحديث الجميل يرتبط بما قلته آخر التعليق على الحديث السابق: أن لا يقتل الإنسان نفسه من أجل الوصول إلى ما يريد. فينصح الإمام عليه أن لا تتعامل مع الهدف أو الطلب بشكل وكأنها مغالبة أو عراك مع الدنيا بحيث ربما تذهل عن حقيقة أنه ربما لا يكون في مصلحتك أصلاً، وحتى لوكان، أو هو من الأمور الراجحة قطعاً، فإن طلبه يجب أن يكون بتوازن وهدوء حتى مع العزم الأكيد وبذل الجهد المطلوب.

في المقابل، لا يجوز أن تتراخى عن ذلك بحيث تتكل على أن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ج٧٨ ص١٠٦.

القدر سيفعل فعله على أية حال فلماذا التعب! كلا، التوازن حالة مفصلية ضرورية بين بذل الجهد في التفكير والتخطيط والتنفيذ وبين ترك الأمر مفتوحاً للاحتمالات وفي إطار انتظار المدد اللطيف من اللطيف الرحيم تعالى.

۱۳ – مكانة التقوى والتفكر «أوصيكم بتقوى الله، وإدامة التفكر، فإن التفكر أبو كل خير وأمه»(۱).

هنا وصيتان: الأولى تتعلق بالتقوى، والتقوى مبثوثة في القرآن بعد بحيث يعلم أي قارئ للقرآن أنها من أهم ما يمكن أن يتأطر به المؤمن، بل هي الأهم من بعد سلامة أسس العقيدة عنده. فهي ليس فقط ﴿أَنَّ الله مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾(٢) ويا لها من معية تصغر الدنيا بأسرها عند المؤمن...

أو ﴿ فَإِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٣) وما أسعد الإنسان أن يكون من محبوبي الله تعالى (لقد عد قول النبي الله يتعلق بحق علي عليه ليلة إعطاء الراية في خيبر «ويحبه الله ورسوله» من أعظم ما قيل بحقه عليه إن لم يكن أعظم ما قيل، وكيف لا وقد تأكد حب الله تعالى له عليه بشكل صريح أي أنه عليه وصل الغاية العظمى لأي مؤمن)...

ولكن أيضاً ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾(١) وهذه الأخيرة جليلة

<sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر ونزهة الخواطر لورام المالكي الأشتري ج١ ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٧٦.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٢٧.

تجعل المؤمن في حالة تساؤل دائم فيما إذا كان عمله سيتقبل أم لا، أي هل هو من المتقين أم لا؟

أما الثانية -التفكر - فقد وصل بها إمامنا الحسن التعبير الغاية إذ عبر عنها بتعبير جميل، ربما كان من التعبيرات العرفية وقتها، أنه «أبو كل خير وأمه»! تأمل أن أمراً يمكن أن يقوم به أي إنسان سيحيط بك بخير يمكن أن يأتيه أو يحصل عليه أو يتفاعل معه. هذا الخير لا يتصل بالدنيويات وحسب ولكن أيضاً بما فيه سعادته النفسية - روي قول النبي المالية: «فإن التفكر حياة قلب البصير»(۱) - الإنسان البصير، بمعنى البعيد عن العمه، يشكل التفكر حياة لقلبه، إن شئت قلبه بمعنى عقله وبالتالي فإن العقل يعيش - من خلال عملية التفكر - في حالة حياة؛ لأن وظيفته التفكير والتفكر، وإن شئت قلبه بمعنى نفسه فإنه سيعيش حالة البصيرة العارفة بالأمور المنفتحة على الحقائق.

18 - نتيجة الانتقاص من حقهم عليه «والذي بعث محمدًا بالحق لا ينتقص أحد من حقنا إلا نقصه الله من عمله»(٢).

عندما يريد المعصوم أن يؤكد على أمر فإنه يجذب الانتباه إليه من خلال القسم. والقسم بالله تعالى يتخذ أشكالاً مختلفة، منها المباشر بلفظ الجلالة - مثلاً قول «والله» -، ومنها غير المباشر -مثلاً «والذي نفسي بيده» أو «والذي فلق الحبّة، وبرأ النّسمة» -،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للمجلسي ج٩٢ ص١٧.

<sup>(</sup>٢) أمالي الشيخ الطوسي ص٨٢ ح ١٢١، وبحار الأنوار ج٣٢ ص٢٢٨.

ومنها ما يجعله مرتبطاً بالعقيدة الدينية - مثلاً «ورب الكعبة» حيث تعظيم الكعبة عند المسلم. القسم الذي استخدمه الإمام الحسن عليته في هذا الحديث من النوع الأخير، فقد أقسم بالله تعالى الذي بعث النبي محمداً والمنال بالحق - هذا قسم جميل يربطك بسيد المرسلين والله وبالدين المنزل عليه.

# فلماذا هذا القسم؟

لأن متعلق القسم أمر عظيم أصلاً، كما أنه مما سيعترض عليه الكثيرون كونه يتعلق بأهل البيت عليه الذين صارت موقعيتهم ومنزلتهم عند أكثر الناس أقل بكثير من حقيقتها بعد الظروف التي مرت بها الأمة منذ وفاة النبي المراها وحتى زمان القائل، الحسن عليه الم

# فما هو متعلق هذا القسم؟

إنه العلاقة بين العمل الصالح الذي يقوم به المسلم وحق أهل البيت الميلا بمعنى منزلتهم عند الله تعالى وموقعيتهم في الدين. فإن كان المسلم عارفاً لحق أهل البيت اليلا فإن أجر أعماله الصالحة تأتيه كاملة تامة من هذه الجهة (لأنها ربما تكون منقوصة من جهات أخرى، كالنية والظروف والطريقة وغيرها من متعلقات العمل). أما إذا كان على غير ذلك بحيث ينتقص من حقهم الميلا، فلا يقبل ولايتهم أو اتباعهم، أو حتى يشكك في الذي جاء من فضائلهم في الصحاح من تفسير القرآن أو الحديث، أو أسوأ منه

أن يطعن فيها، ويردها وهو يعلم أنها صحيحة، عندها كما انتقص من حقهم عليَّكُ فإن الله ينقص من أجر أعماله الصالحة.

وهـذا ليـس غريباً فـي الديـن، فإننا نجـد أن رفـع الصـوت فـوق صوت النبي والله الله يمكن أن يحبط الأعمال الصالحة ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُ وا لَا تَرْفَعُ وا أَصْوَاتَكُ مْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَـهُ بِالْقَـوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْض أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾(١). وذلك لأن هذا العمل - رفع الصوت أو الحديث معه والسالة بالجهر كما يفعلون مع غيره والثانة - يعني عدم احترامه والثانة من جهة، كما يعنى -صراحة أو مجازاً- عدم قبول ما يقوله أو يأمر به وإلا لماذا رفعوا الصوت لولم يكن اعتراضاً على ما يقول أو طرحاً مزعجاً له على أقل تقدير؟ إن حبط العمل أشد سوءاً من نقصان العمل، لأن الأول ينهيه تماماً، وعليه فلا عجب في قول المجتبي عَلَيْكُام، حيث أنهم عَلَيْكُ ولاة الأمر بعد النبي والمؤدون عنه شريعته الخاتمة، فمن ينتقص من هذه المكانة فإنه يبتعد عن الطريق المستقيم وهذا لا شك في أنه ينقص من الأعمال الصالحة - نعوذ بالله، وبه نستجير.

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٢.



بين المعرضين والموالين





بعض العجائب من تعامل العلماء مع الإمام الحسن عَلَيْسَالِم



ولكن هناك ما تعامل معه من غير هؤلاء مما لم يكن له أي مبرر فيما أرى، فإننا في سياق الحديث عنه عليه السبه الحديث عن موقعيته في الخلافة وفي العلم عن النبي المله الأنه يتصل بخروج الأمة من هذا الذي تجد نفسها فيه والذي حذرنا القرآن والنبي المله مراراً.

#### مع المؤرخين

الخليفة المشطوب من الراشدين!

لو سألت المسلمين في كل مكان: «من هم الخلفاء الراشدون؟» أجابوك: أربعة - أبو بكر وعمر وعثمان وعلي.

فلو سألناهم: لماذا هم فقط هؤلاء؟

أجاب المطلع منهم: لأن الخلافة تحولت بعدهم إلى ملكية، خلافة بني أمية (وربما أضافوا بداية من معاوية بن أبي سفيان!)

فلو سألناهم: إذاً، لم يفصل ولا يوم واحد بين مقتل الإمام علي علي الله وبداية حكم معاوية، أليس كذلك؟

أتوقع سيجيب البعض بـ «نعم»، والبعض الآخر «لا أدري».

ولكن هناك من «العلماء» من «يعلم» أن هناك فاصلاً مدته نحو ٦-٨ أشهر، هي مدة «خلافة» الإمام الحسن المجتبى علي الم

وهي خلافة ممتدة بعد خلافة أبيه على مباشرة، وبايعته عليها جميع المناطق الإسلامية التي كانت خاضعة لخلافة أبيه عليها جميع المناطق الإسلامي يومها عدا الشام ومصر عيث كانت تحت سيطرة معاوية، بالغصب والقوة العسكرية غير الشرعية).

وهذه خلافة بدأت بخطبة للحسن عليه صبيحة مقتل أبيه عليه الطبري(١):

«ذكر بيعة الحسن بن علي. وفي هذه السنة أعني سنة أربعين بويع للحسن بن علي بالخلافة، وقيل إن أول من بايعه قيس بن سعد قال له: ابسط يدك أبايعك على كتاب الله عز وجل وسنة نبيه وقتال المحلين، فقال له الحسن: "على كتاب الله وسنة نبيه

<sup>(</sup>١) تاريخ الأمم والملوك ج٤ ص١٢٣.

فإن ذلك يأتي من وراء كل شرط، فبايعه، وسكت، وبايعه الناس"».

وفي تاريخ اليعقوبي(١):

"واجتمع الناس فبايعوا الحسن بن علي، وخرج الحسن بن علي إلى المسجد الجامع، فخطب خطبة له طويلة..." وفي مقاتل الطالبين (٢):

«خطب الحسن بعد وفاة أمير المؤمنين عَلَيْكُم فقال: «قد قبض في هذه الليلة رجل لم يَسبقه الأولون، ولا يُدركه الآخرون بعمل...».

ثم قال: «أيها الناس، من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن محمد رسول الله والله والسراج البن البشير، أنا ابن الداعي إلى الله بإذنه والسراج المنير، أنا من أهل البنت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، والذين افترض الله مودتهم في كتابه إذ يقول: ﴿وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَرِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللهَ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت».

فلما انتهى إلى هذا الموضع من الخطبة قام عبد الله بن العباس بين يديه، فدعا الناس إلى بيعته، فاستجابوا، وقالوا: ما

<sup>(</sup>۱) ج۲ ص۲۱۶.

<sup>(</sup>٢) لأبي الفرج ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ٢٣.

أدوار ومواقف سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس ٢٥١ سس أحبه إلينا وأحقه بالخلافة! فبايعوه، ثم نزل من المنبر".

وكتب عَلَيْكُا إلى الباغي معاوية رسالة يعلن فيها بيعة المسلمين له:

"إنّ علياً لما مضى لسبيله - رحمه الله عليه يوم قبض ويوم من الله عليه بالإسلام ويوم يبعث حيّاً - ولاني المسلمون الأمر بعده».

فخلافة الإمام الحسن عليه بدأت يوم ٢١ من شهر رمضان سنة ٤٠ هـ، وانتهت يوم تسليم الحكم إلى معاوية في ٢٥ من شهر ربيع الأول أو ربيع الثاني أو جمادى الأولى سنة ٤١هـ(١).

وقد وصف بعض المؤرخين الحسن عليه بالمسالخلفاء الراشدين استناداً إلى حديث عن النبي المسالة ولكن هذا غير منتشر عند العلماء والعامة، بل يكاد يكون معدوماً ذكره عبر القرون وإلى يومنا هذا.

فما هو السبب؟

لماذا هذا الإعراض والمجانبة للإمام الحسن عليه الخليفة الشرعي بعد أبيه.

فإن قالوا: إنه لم يكن هناك إجماع عليه، قلنا: إن أباه عليه الماء عليه المعارضين عليه المؤمنين عليه المعارضين المعارضين عليه المعارضين عليه إجماع - نفس المعارضين المعارضين المعارضين عليه إ

<sup>(</sup>١) مروج الذهب للمسعودي ج٢ ص٢٢٤، وتاريخ الإسلام للذهبي ج٤ ص٥.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير ج٦ ص٠٥٠، ومروج الذهب للمسعودي ج٢ ص٤٢٩.

بقوا على موقفهم من الحسن عليه فلماذا يعتبر علي عليه خليفة راشدي بينما الحسن عليه ليس منهم؟

هذا، مع أننا لا نعير لهذه الصفة "الراشدي" أهمية إلا إذا استخدمت في موضعها، حيث حديث النبي والنبي وعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضّوا عليها بالنواجذ» بالتشخيص الصحيح للخلفاء الراشدين المهديين هؤلاء؛ واللطيف المهم هو تصدير الكلام بقوله والمثين: «فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً» ما يعني الاختلاف بعده في زمان الخلافة الراشدة الأن الأكثرية العظمى من الصحابة قد قضوا أثناءها، والحديث موجه إليهم؛ كما أنه من المهم التحذير الخطير آخره «وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة» – وأي بدعة ومحدث من الأمر أشد من الذي جرى بعد وفاة النبي والتناش مباشرة وما نتج عنه. (۱).

فهي إذاً خلافة صحيحة حقيقية استمرت عدة أشهر، وليست قضية خيالية. مع ذلك، فإن هؤلاء "العلماء" لا يذكرون الحسن علي من ضمن الراشدين! فهل من مخبر لي لماذا؟!

وما يدل على سوء القصد من العلماء في هذا أنهم عندما يسألون عن حديث عندهم أن الخلافة التي على منهاج النبوة ثلاثون سنة - قول النبي والمرابع النبوة النبوة ثلاثون سنة، ثم يؤتي (١) الحديث صحيح أخرجه ابن ماجة في سننه رواية ٤٢، وأبو داود في سننه رواية ٢٦٠٧، والترمذي رواية ٢٦٧٦ وأحمد في مسنده رواية ١٧١٤٠.

الله الملك -أو ملكه- من يشاء»(۱) فإنهم يثبتون الحديث اعتماداً على ضم خلافة الإمام الحسن عليه إليها (حيث أن الثلاثين سنة لا تتم بعد سنة ١١هـ وفاة النبي المراهم إلا سنة ١٤هـ وبالتالي سنة تنازل الحسن عليه عن الخلافة)؛ مع ذلك، يستمرون -في كلامهم وخطبهم ومناهجهم التعليمية- في إهمال هذه الخلافة!

فيا لها من طاعة في «مودة أهل البيت» النازلة في الكتاب العزيز!

## مع المُحَدّثين

فتش البخاري، ولن تجد الحسن عَلَيْكَامِ!

كم طاف في البلدان، ولكنه لم يجد حديثاً للحسن عَلَيْكَامِ، يستحق الرواية!

في الفصل السابق رويت بعض المرويات عنه عليه في الأخلاقيات والعلاقة بالله والحياة والتقوى والعلم والتفكر كل منها يضيف، ويزيّن أي كتاب، فما بال الشيخ محمد بن إسماعيل البخاري الذي كان يطوف البلدان بحثاً عن أحاديث النبي المسطفى يجد حديثاً من أحاديث الحسن عليهم، وكلها عن جده المصطفى يجد حديثاً من أحاديث الحسن عليهم، وكلها عن جده المصطفى عبر مدينة العلم المسلوا إلى معلم غير مدينة العلم الأحاديث عليهم لم يجد ولا واحداً يخرجه من ضمن الألوف من الأحاديث

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود رواية ٤٦٤٦.

التي اعتقد أنها صحيحة، وأكثر رواتها من لا يصلون إلى الحسن المجتبى عليه في علم أو تقوى، ومنهم من اتفقت كلمة الناس على سوئه كمروان بن الحكم الذي أخرج له البخاري؟!

نعم، البخاري لم يخرج حديثاً واحداً، للإمام جعفر الصادق علي الندي درست المشايخ بألوفها على يديه، والذي طبق علمه الآفاق، وقال فيه رؤساء المذاهب من الثناء ما لم يقولوه في غيره، ولكن الصادق علي ليس صحابياً، فليس بمستوى أبي هريرة!

ولكن الحسن المجتبى عليه صحابي، وسبط النبي ورابع والمحاب الكساء المطهرين، ورابع وفد الله لمباهلة النصارى، وسيد شباب أهل الجنة - كل هذه لم تشفع له عند كبير المحدثين الذي حكموا على جميع مرويات كتابه بالصحة وبوجوب الاتباع، فبخل على كتابه ولو بحديث واحد لأبي محمد عليه والمديري واحد لأبي محمد عليه والمديرة وليرة والمديرة والمديرة

ولكن دعونا نحسن الظن، فمن يدري، لعل الشيخ البخاري كان سيضيف من روايات الحسن عليه فإنه لم يتم كتابه عندما توفي (١).

على أية حال، لا بد أن نثني على إخراجه بعض الأحاديث التي تكفي وحدها في إثبات الذي نقول لولا التعصب.

فما بال الأمة اليوم؟

<sup>(</sup>١) تجدون أبواباً بعناوين، ولكنها فارغة من الروايات.

اذهبوا بها إلى الأمم، واسألوهم، لو ذهبتم بهذه الموارد أعلاه (مع أنها لم تشر إلى سائر التعامل المؤسف للأمة مع الحسن عليه أبيه وأمه وأخيه، وما عاشه من هذا في حياته الشريفة يوماً بيوم)، ووضعتم قبال هذا ما نزل فيه في القرآن والسنة وما قاله فيه العلماء والشعراء والباحثون، هل سيصدق أحد منهم أن هذا هو ذاك؟!

أي أمة تفعل هذا، ولا تزال تصر عليه، مع مثل الحسن المجتبى عَلَيْكِم؟

ثم يتساءلون: لماذا نحن على هذا الحال؟!

لم يزل المولى عز وجل يناديكم ليل نهار: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اللهُ وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١) وأنتم عنهم معرضون وعلى غيرهم مقبلون!

فماذا تنتظرون، وهذا هو المعيار: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ... ﴾ لو أنهم «اتقوا» (ومن ضمنه ﴿ اتَّقُواْ الله وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾)، وإلا، ﴿ ... وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) الأعراف:٩٦

نسأل الله أن يجذبنا إليه بعيداً عن أن ننتقص من حقهم المهال أو نغفل عن منازلهم أو موقعهم في الدين، بل أن يجعلنا لحقهم عارفين ولندائهم مجيبين ولعلمهم متبعين، إنه سميع مجيب.



عندما يزدان الشعر بالإمام المجتبى عليسكام



كما هو الحال في غيره من الموارد، فإن الشعر في الإمام الحسن عليه سواء المديح أو الرثاء، شحيح، بل شحيح جداً... إن شيعة علي عليه بخلوا أيّما بخل على الحسن السبط عليه وجدته بالثناء بالشعر وغيره، كما بخلوا على جده أبي طالب عليه وجدته خديجة الكبرى عليه .

فيما يلي قصيدتان مخصصتان للإمام عليه إحداهما للشيخ «أحمد الوائلي» رحمه الله تعالى، والثانية لأخت نشرتها في أحد المواقع/ المنتديات تحت اسم «صابرة».

وقصيدة ثالثة من نظمي، فيها ذكر الإمام الحسن عليه في سياق الإشارة إلى العلاقة الوثيقة بين العراق وأهله وأهل البيت عليه الله

### قصيدة الشيخ أحمد الوائلي رحمه الله

بين النبوّةِ والإمامة مَعقِدُ يَنْميهِ حيدرةٌ ويُنجِبُ أحمدُ

يَزدانُ بِالإِرثِ الحريم، فعَزْمةٌ مِن حيدرٍ، ومن النبوّة سُؤدَدُ مِن النبوّة سُؤدَدُ في النبوّة سُؤدَدُ في النبوّة سُؤدَدُ في النبوّة وطابت دَوحةٌ في الأوحدُ في المرءُ بينهما السّرِيُّ الأوحدُ

يا أيُّها الحسنُ الزكيُّ، وأنت مِن هـذي الـمصادر للـروائع مَـورِدُ

أ أبا محمّد أيُّها الفَرخُ الذي آواهُ مِن حِبْر النبوّةِ مَقعدُ

وشَـدَتْ لـه الـزهراءُ تملأ مَهدَهُ نغـماً غـداةَ تَـهزُّهُ وتُـهَدهِدُ

ورَعَــته بــالزّادِ الــكريم عِــنايةٌ للــه تُغــدِقُ بــالكريم وتَــرفِدُ

عَـيناهُ تـستجلي مـلامحَ أحـمدٍ وبـسمعهِ الـوحيُ الـمبينُ يُـردِّدُ

ويَـربُّهُ الـمحرابُ وهـو مُطـوَّقُ عـنُقُ الـنبيِّ غَـداةَ فـيه يسـجدُ

وتَـشُدُّ عـزمتَه مـلاحمُ لـلوغى حُـمْرٌ.. أبـوه بـها الهِزَبْرُ المُلْبِـدُ

زَهَتِ النجومُ على سَماكَ، وليس في أُفُـــقٍ نُمِــيتَ إلــيه إلّا فـرقدُ

ولك المواقفُ والمشاهدُ واحدٌ يسروي.. وآخَرُ بالبطولة يَشهدُ

فبإصبهان ويومَ قُـسْطنطينةٍ ماضي شَـباكَ لـه حديثُ مُسـنَدُ

والنهروانُ وأرضُ صِفّينٍ بها أصداءُ سيفكَ ما تزال تُعربِدُ

وأبوك حيدر، والحيادر نسلها مِن سِنخِها.. وابنُ الحسامِ مُهَنَّدُ

وعَـذَرتُ فـيك الـمُرجِفينَ، لأنّهم وُتِـروا.. وذو الـوِترِ المُدمّى يَحقِدُ وُتِـروا. وذو الـوِترِ المُدمّى يَحقِدُ قـالوا: تنازلَ لابن هندٍ.. والهوى يُحمي عـن القولِ الصوابِ ويُبعدُ

ما أهونَ الدنيا لديكَ وأنت مِن وَكُفِ السَّحابةِ في عطاءٍ أجودُ

والحُكْم لولا أن تُقيمَ عدالةً أنكى لديك مِن الذُّعافِ وأنكدُ

ويَهون كرسيٌّ لمن أقدامُهُ ترقى على صدر النبيِّ وتصعدُ

أوَ يبتغي منه السيادة مَن لَهُ شَهِد النبيُّ وقال: إنّك سيّدُ؟!

قد قادنا للصّدقِ فيه محمّدٌ ومُذَمّ مُ من لم يَ قُدُهُ محمّدُ

يا مَن تَمرُّ به النجومُ وطَرفُهُ نصور النجومُ وطَرفُهُ نصورً بُ ومُصعِّدُ

تَــتناغمُ الأســحارُ مِــن تــرديدهِ: إيّـــاك ربّــي أســتعينُ وأعــبُدُ

يتلو الكتاب، فينتشي مِن وعدِهِ ويه رَبُّهُ وَقعُ الوعيدِ فيرعِدُ ويه رَبُّهُ وَقعُ الوعيدِ فيرعِدُ

روحٌ بآفاق السماءِ مُحلِّقٌ ويدُّ بدينِ المُعْوِزين تُسدِّدُ

وسماحةٌ وَسِعَت بُنبلِ جذورِها حتّى لمروانٍ وما يَتولَّدُ

وجَرَعتَ أشجانَ ابنِ هندَ لؤمَهُ كالليث إذ ينقادُ وهو مُقيَّدُ

أزجى إليك السُّمَّ وهو سلاحُهُ ويدُ الجبانِ بِغِيلةٍ تَستأسِدُ

ف تَقَطَّعتْ أح شاك وان طفأ السَّنا وذَوَت شِف أَ بال كتابِ تُعرِّدُ

واستوحشَ المحرابُ حَبراً طالما ألفاهُ في كَبِد الدُّجي يتهجّدُ

يا تُربَ طَيبة يا أريجَ محمّدٍ يا قُدسُ عطّرهُ البقيعُ الغَرقدُ

أفدي صعيدك بالجِنانِ.. وكيف لا وبنو عليّ في صعيدك رُقّدُ

حـسنٌ وزيـنُ الـعابدين وباقرٌ والـصادقُ الـبحرُ الخِضَمُّ المُزبِدُ

أُولاء هُم عِـدْلُ الكتابِ ومَن بهم نهج السنبيّ وشرعُهُ يستجدّدُ

وهم فرو قُربى النبيّ. فويلُ مَن قَتَلوا بقتلِهمُ النبيّ وألْحَدوا

وأبوا عليهم أن يُشيَّد مَرقدٌ لهمْ.. وشُيِّد للتوافهِ مرقدُ

مهلاً فما مُلِح اللَّبابُ بقشرِهِ والسيفُ يبني المجدَ وهو مُجرَّدُ

لا بــ قرمــن يــوم عــلى أجسـامِهم كــمِثالِ أهــلِ الكهف يُبنى مسجدُ

حيَّتُكَ يا روضَ البقيعِ مشاعرٌ قبلَ الجِباهِ على تُرابك تَسجُدُ

ورَوَت ثَـراكَ عـواطفُ جـيّاشةٌ وسَـقَت رُبـاكَ مـدامعٌ لا تَـبرُدُ

### قصيدة الأخت «صابرة» في الإمام المجتبى عليسيام

هذه القصيدة الجميلة، في معناها ومبناها، بتوقيع «الأخت صابرة»، تضمنت موارد عديدة منها الصلح وما جرّه الإمام عليسيم على نفسه من أجل الإسلام والمسلمين(١).

سبط الرسول وشبل المرتضى وُلدا

ا فیا سماء اشهدی أنّا به سُعَدا

وراح یشرق حتی الیوم طالعه بدراً توهج نوراً واستطال مدی

ودوحةٌ من رسول الله وارثةٌ ومن عليها مع الزهراء متحدا

تقر للمصطفى عين بمولده وألف عين وعين للنبي فِدا

واستقبل الدهرُ صبحَ الخير في حسنٍ وبعده بحسينٍ كان قد سَعِدا

<sup>(</sup>١) أورد القصيدة كما وجدتها دون ترتيب لبعض الأبيات ولا تعديل لبعض الزحاف في بضع مواد قليلة.

تفتّحت لرسول الله حينئذٍ آماله وتسامى بيته عَددا

فراح يعلن للدنيا بقولته: هما إمامان إنْ قاما وإنْ قَعدا

نما وشَـبا علـي أيـدٍ مطهّرةٍ سمت وما شابهت في العالمين يدا

قدسيةٌ كلما مُـدّت لخالقها استجابها حيث لم تشرك به أحدا

أتى بأشرف حِجرٍ رفعة وعُلاً وجاء أرفع بيتٍ عزة وهدى

بيت تردد فيه الوحي وازدحمتْ فيه الملائكُ من أهوى ومن صعدا

يهنتُ ون رسول الله في وَلَدٍ يحكي رؤاهُ فكان السبطَ والولدا

وفاطم تزدهي في ظل والدها توسطت ولعمر الشبل والأسدا

فكان أوّلَ مولود يزفُّ به إلى النبيّ أهازيج وقد حمدا

جاءت به لأبيها كي تبشّره فضمّه القلبُ والأضلاع والكبدا وكان أوّل أولاد البتول حوى قلب النبيّ فأضحى أوّل الشُّهَدا

وتابعت خطوات الدهر مسرعة تلاحقُ أهل البيتِ والأركان والعُمَدا

لتبلو الناس من يرنو بناظرهِ ومَنْ قد ارتدًا لا نقصاً ولا رمدا

ومن يصونُ رسولَ الله في ولدٍ كان الإمامُ له نصاً ومعتقدا

فأوقدتْ فتنةً ما كان يخمدها إلا أمرؤ خَبُرَ الأيام واجتهدا

فخيَّر الأمرَ أنْ يسعى لمعركة والدينُ في خطرٍ منها فما قصدا

أو أنْ يوقّع صُلحاً من معاوية وأيُّ صلحٍ ونابُ الخُبثِ منه بدا

فوقّے الصلح إتماماً لحجّت معلى أميّة حيث المُنتدى عُقِدا

صُلحاً يجرّعه الأهوال يحذره الأبطال لو لا يسوق الصبرَ والجلدا

صبراً على الأمر لا يقوى تحمُّك ه إلا امرؤ لم يَخفْ في دينه أحدا

الا إمام يرى في الصبر ساعتها شجاعة تهزم الشجعان والأسدا شجاعة تهزم الشجعان والأسدا فبان ما يرجى من معاوية أنْ ينقُضَ الصلح والعهد الذي عهدا

فصاح بالناس ما حاربتكم أبداً لكي تُصلّوا ولا قاتلتكم أبدا

إلاّ لأحكم فيكم حسب أمنيتي أنْ لم أدعْ فيكم من شاهدٍ أحدا

ومَـنْ يبايـع يجِـد أمناً وعافيـة مالم يكن في عليِّ دهره وجدا

وأن شروطي وعهدي تلك تسحقها رجلاي هاتان فليخبره من شهدا

هنالك امتحن الرحمنُ أفئدةً ممّنْ تراجعَ في البلوى ومن صَمدا

فبرهن المُجتبى للناس يومئذٍ بمنطقِ الصّبرِ إنَّ الحكم قد فسدا

ولو تعجّل في حرب يُبادرُها لقِيلَ أنَّ وليَّ الله قد حسدا

تاالله ما صبرُهُ أدنى بمنزلةٍ من صَبْرِ يومِ أخيهِ سيّدِ الشُّهَدا

#### العراقيون والآل عَيْكَ علاقة لا تزول

هذه أبيات، عمرها أكثر من ٢٥ عاماً، نظمتها، بل جاد بها الطبع -وإن لم أكن شاعراً-، تلخّص كيف انعقد رباط الحبّ الجارف والولاء الصّادق بين العراقيّين والصّفوة المختارة من آل سيّد المرسلين محمّد وَلَيْشَاهُ.

تتألف من أربعة مقاطع كل مقطع ببيتين، المقطع الثاني يخص المجتبى عليه المسالم، عسى أن تجدوها صادقة.

ظَلَّلتْ جيشَ وصِيِّ المصطفى

كربلا جاءتكِ يوماً رايةٌ هزّها في الْجَوِّ مِنْها انْتَشَرَتْ بَذرَةُ الحُبِّ على أرضِ العَطا

عَجِبُوا منهُ لصَبْرِ المُجتَبى حافظاً للدِّينِ والدُّنيا مَعا

حُفِظَتْ في يـوم ساباطٍ بِمـا صالَحَ الباغِينَ يسعى لَهُمُ

شالَها خامسُ أصحابِ الكِسا منْ على تُربانِها قانِي الدِّما

ثُــمَّ جـاءتْ رايـةٌ تعقِبُهـا سَقَطَتْ في التُّربِ ثمَّ امتزَجَتْ

جَدَّدتْ عَهْداً بكَربِ وبَلا طالما يَنبِضُ بالحُـبِّ الحَشا بدأتْ يومَ وُصولِ المُرتَضى لَنْ يَجِفَّ الـدَّمْ فِيكُم أبداً



## المحتويات

| ٥  | مقدمةُ المركز                                             |
|----|-----------------------------------------------------------|
|    | مقدمةمقدمة                                                |
| V  | من هو الإمام الحسن عَلَيْكُمْ؟                            |
|    | الباب الأول:                                              |
|    | الإمام الحسن عَلَيْسَالِم في القرآن والسنة                |
| ١٤ | الفصل الأول: الإمام الحسنع في القرآن                      |
| 10 | تقدیم                                                     |
| ١٦ | ملاحظة بخصوص الآيات والتفاسير                             |
|    | المجموعة الأولى: ما تتضمن الإمام الحسن علي بشكل           |
|    | ١-الكوثر:                                                 |
| ١٩ | ٢ - التطهير:                                              |
| ۲۱ | ٣ - المودة:                                               |
| ۲٤ | ٤ – المباهلة                                              |
|    | ٥ – هل أتى                                                |
| ۲۸ | ٦-الأسباط                                                 |
| ٣١ | ٧ - آية الصلاة على النبي والمالية                         |
|    | المجموعة الثانية: ما تتضمن الإمام الحسن عَلَيْكُ من موقعا |

|                                                             | دوار ومواقف سسسسسسسسسس    |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ٣٥                                                          | ١ - الولاية               |
| ٣٧                                                          | ٢- المنذر والهادي         |
| ٤١                                                          |                           |
| ٤٥                                                          |                           |
| ق بالإمام عَلَيْكُا في موضوع الآية٥١                        | •                         |
| ي دعاء إبراهيم وإسماعيل عليه للاا٥١                         | <u>^</u>                  |
| س (من الدعاء أعلاه)                                         |                           |
| ٥٦                                                          |                           |
| ٥٩                                                          | ٤- فاسألوا أهل الذكر      |
| 77                                                          | ٥- آية الحسد              |
| سن عليسيه في السنة                                          | الفصل الثاني: الإمام الحس |
| ٦٧                                                          |                           |
| . يثية                                                      | بخصوص الروايات الحد       |
| سمن الإمام الحسن عليه بشكل مباشر٠٠٠                         |                           |
| V •                                                         | ١ - سيد شباب أهل الجنة    |
| ، من الأسباطV1                                              |                           |
| ىن عَلَيْكَامِ وَفِي أَنِ النَّبِي رَالِهِ اللَّهِ مِنْهِ٧٢ | ٣- حديث في حب الحس        |
| ٧٣                                                          |                           |
| ν ξ                                                         |                           |
| من الإمام الحسن عَلَيْكُمْ من موقع الإمامة٧٥                | المجموعة الثانية: ما يتض  |
| ٧٥                                                          |                           |

| الإِمام الحسن بن علي عليهُـلاما                                                                                |                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨                                                                                                             | ٧- الأمراء/ الخلفاء ١٢                                                                               |
| ۸٦                                                                                                             | ٣ - حديث الغدير                                                                                      |
| ۸٧                                                                                                             | ٤ - اتباع الحسن عليسلام                                                                              |
| ۸۸                                                                                                             | ٥ – السفينة                                                                                          |
| ۸۹                                                                                                             | ٦- النجوم أمان                                                                                       |
| ۹ ٠                                                                                                            | ٧- سد الأبواب                                                                                        |
| 91                                                                                                             | ٨ – الزموا مودتنا، معرفة حقنا                                                                        |
| عَلَيْتِ الْإِ                                                                                                 | الفصل الثالث: منزلة الحسن عليه مقارنة بالحسين                                                        |
| ۹۳                                                                                                             | منزلة الحسن عَلَيْكَا في مقارنة بالحسين عَلَيْكَ إِن السَّالِم مقارنة بالحسين عَلَيْكَ إِن السَّالِم |
| 90                                                                                                             | الحسنان عليهًا متكافئان                                                                              |
| المُنْ اللهُ ا | المصدران الأصليان للتشريع يساويان بين الاثنين                                                        |
|                                                                                                                | ماذا عن العلاقة بين الحسنين اليها الماء على أرض الواقع                                               |
|                                                                                                                | الحسن عَلَيْكُلِمُ إمام الحسين عَلَيْكُلِمْ                                                          |
| 1 • 1                                                                                                          | طاعة الحسين عليسي الأخيه عليسي في جميع قراراته                                                       |
|                                                                                                                | طاعة الحسين عَلَيْكَا امتدت بعد الحسن عَلَيْكَ مدة ع                                                 |
| ١ • ٤                                                                                                          | وللظروف الحالية أثر كبير                                                                             |
| ١٠٥                                                                                                            | دعوة إلى الحسن عَلَيْكُم - تعريفاً واحتفالاً                                                         |

# الباب الثاني: الإمام الحسن عليسكام في السيرة

| ١٠٨   | الفصل الأول: من سيرة الإمام الحسن علي الشام النصل الأول: من سيرة الإمام الحسن                         |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ • ٩ | الشبه العملي برسول الله والشائد                                                                       |
| 111   | الحسن السبط عليسيم والاستجابة لنداء الله تعالى                                                        |
| ١١٣   | نواضع الإمام عَلَيْكُامِ انعكاس لتواضع جده وَالنَّهُ انعكاس لتواضع جده وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله |
| ١١٣   | العفو، وما بعد العفو                                                                                  |
| ١١٤   | _                                                                                                     |
|       | الكريم ابن الكرماء                                                                                    |
| 117   | الإمام الحسن عليه ودفع الأذى بالحلم والكرم                                                            |
| ١١٨   | أعداؤه يشيدون بحلمه عليسلام السلام                                                                    |
| ١١٨   |                                                                                                       |
| ١٢٠   | نذكيروشكوى                                                                                            |
| 17 •  |                                                                                                       |
| 177   | ماذا عن معركة الجمل؟                                                                                  |
|       | النهروان ومابعدها                                                                                     |
| ١٢٣   | بيعة الإمام الحسن علي الخلافة                                                                         |
| 140   | الفصل الثاني: الإمام الحسن عَلَيْكُم أدوار فريدة في الدين                                             |
| ٠٢٦   | ١- المصداق الأول لسورة الكوثر                                                                         |
| ١٢٧   | ٢-سنن المواليد                                                                                        |
| 179   | ٤ - نوع إمامة أهل البيت عليهًا                                                                        |

| بن علي عليه الله الله | سس ٢٧٤ سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسالإمام الحسر               |
|-----------------------|---------------------------------------------------------|
| ١٣٠                   | <ul> <li>الإمامة العصية على الدنيا</li> </ul>           |
| ١٣٢                   | 7- إتمام تمثيل الإسلام مع الأمم                         |
| ١٣٥                   | ٧- التنبية إلى الحق بصورة دراماتيكية                    |
| ١٣٦                   | ٨- عقد الصلح مع البغاة                                  |
| ١٣٧                   | ٩- تقديم السلم في الأمة على الذات                       |
| ١٤١                   | ٠١- الشهادة الدائمة على النواصب                         |
| ١ ٤ ٢                 | الفصل الثالث: هل كان الحسن عليه مزواجاً مطلاقاً حقاً؟   |
| ١ ٤ ٤                 | الاختلاف في عدد الزوجات                                 |
| 1 8 0                 | عدد الأولاد يكذب عدد الزوجات                            |
| 1 8 0                 | فكم كان عدد أو لاده؟                                    |
| 1 2 7                 | فلماذا الفرية أصلاً؟                                    |
| ١٤٨                   | فرية تشبه أخرى                                          |
| ١٤٨                   | افتراء ظالم                                             |
|                       | الباب الثالث:                                           |
|                       | صلح الإمام الحسن عليسكام                                |
| انا                   | الفصل الأول: الإمام الحسن عليه والباغي معاوية بن أبي سف |
|                       | المعارك والمؤامرات                                      |
| 107                   | مكاتبات وتحذيرات قبل الصلح                              |
| 107                   | بعد عقد الصلح                                           |
| 10V                   | على المنبر                                              |
| 109                   | معاوية يكشف حقيقته                                      |

|                                  | أدوار ومواقف سسسسسسسسسسسسسسس      |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| لإمام الحسن عليسية إلى معاوية١٦١ | الفصل الثاني: قراءة في رسالة ا    |
| ١٦٣                              |                                   |
| سن عَلَيْسَالِم – ملّخص١٧١       |                                   |
| 1 7 7                            | c                                 |
| ١٧٣                              | معاوية يعرض الصلح                 |
| ١٧٤                              |                                   |
| ١٧٤                              | بنود معاهدة الصلح                 |
| يقان                             | صورة المعاهدة التي وقعها الفر     |
| ١٧٨                              | عدم وفاء معاوية بالشروط           |
| 1 V 9                            | الفصل الرابع: عوائد الصلح         |
| ١٨٠                              | النظرة إلى الصلح                  |
| ١٨٤                              | عوائد الصلح                       |
| ي الحسنين عليه للها ١٩٠.         | الفصل الخامس: اختلاف موقف         |
| الم                              | تذمر بعض أصحاب الإمام عليها       |
| 198                              | توضيحات الإمام الحسن عَلَيْكَالِم |
| 197                              | توضيح بشكوى بحضور الباغي          |
| 199                              |                                   |
| ۲۰۳                              |                                   |
| 717                              | نتيجة البحث في الموقفين           |

| عليها | ، علی  | الحسن ىز | الإمام | ۲ | ٧, | <b>7</b> | ,,,,,, |
|-------|--------|----------|--------|---|----|----------|--------|
|       | $\sim$ | J. U     | ٧ >    |   |    |          |        |

# الباب الرابع: من التراث العلمي للإمام الحسن عَلَيْسَكِيْم

| Y 1 V     | الفصل الأول: من خطب الإمام الحسن علي الأول: من خطب الإمام الحسن علي المام المعسن علي المام ال |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | المرجعية العلمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۱۹       | في حياة أمير المؤمنين عَلَيْكُلِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۲٠       | خطبة استنفار الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777       | خطبة أخرى للنصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۲۳       | خطبة صلاة الجمعة مكان أبيه عَلَيْكُلِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 770       | خطبة في الكوفة رداً على الطعن فيه عَلَيْكَالْم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۲٦       | نعي أمير المؤمنين عَلَيْكِ إِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 779       | الفصل الثاني: من أحاديث الإمام الحسن علي الشاني: من أحاديث الإمام الحسن علي المالي المالية الم |
|           | الباب الخامس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | بين المعرضين والموالين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ن عليسياد | الفصل الأول: بعض العجائب من تعامل العلماء مع الإمام الحسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | مع المؤرخين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۰۳       | مع المُحَدَّثينمع المُحَدِّثين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y 0 V     | الفصل الثاني: عندما يزدان الشعر بالإمام المجتبى علي الشيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | قصيدة الشيخ أحمد الوائلي رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | قصيدة الأخت «صابرة» في الإمام المجتبى عَلَيْكَا إِلَيْمِ السَّامِ المُعَالِينَ الْمُعَالِمِ السَّلِمِ السَّلِمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | العراقيه ن والآل عَلَيْكُ علاقة لاتنول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |